
Dr. Gioni Popa-Roman

Fulga-Florina Popa-Roman

ANUL CARE MOARE,
ANUL CARE SE NASTE

Revelionul, Ajunul Anului Nou și

Ingroparea Anului Vechị

in cultura românească

Revelionul, Ajunul Anului Nou

și Ingroparea Anului Vechi
in cultura românească

Hemeius, 2025
www.free-ebooks.fr

AN
UL

 N
OO



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

1 
 

 

 
Dr. Gioni Popa-Roman 

Fulga-Florina Popa-Roman  
 

 

 

 

 

ANUL CARE MOARE,  

ANUL CARE SE NAȘTE 
 

Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului 

Vechi în cultura românească 

 

 

 

 

(Cartea nr. 15 din colecția “Cronicile sacre ale iernii româneşti”) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Scris şi lansat la Hemeiuş – la 27 decembrie 2025 – unde şi tăcerea a început să vorbească 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

2 
 

 

Cuprins 
 

 

Prefață.........................................................................................5 

 

Capitolul I — Timpul care se închide. Anul vechi ca entitate 

simbolică...............................................................................................8 

1. Anul ca ființă simbolică – timp, trup și uzură..........................8 

2. Degradarea timpului – oboseala anului în imaginarul popular 

.............................................................................................................11 

3. Bilanțul ritual – ce se „cară” și ce se lasă în urmă.................13 

4. Frica de continuitate – de ce anul nu trebuie să curgă 

neîntrerupt...........................................................................................16 

5. Necesitatea rupturii – moartea simbolică a timpului............19 

 

Capitolul II — Ajunul Anului Nou: noaptea pragului. 

Liminalitate, veghe și suspendare.....................................................23 

1. Ajunul ca timp suspendat – nici vechi, nici nou...................23 

2. Veghea nocturnă – sensul ritual al statului treaz....................26 

3. Zgomot, foc, mișcare – spargerea inerției timpului...............28 

4. Masa de Ajun – hrană, belșug, continuitate...........................31 

5. Miezul nopții – clipa zero a timpului.....................................34 

 

Capitolul III — Îngroparea Anului Vechi. Ritual, foc, mască 

și comunitate......................................................................................38 

1. Îngroparea anului – sens, denumiri, arii etnografice............38 

2. Focul ritual – ardere, purificare, resetare...............................41 

3. Masca și jocul – Capra, Ursul, Malanca, Cerbul....................44 

4. Ceata rituală – ordine, ierarhie, roluri...................................47 

5. Alungarea răului – funcția apotropaică a ritualului...............50 

 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

3 
 

Capitolul IV — Anul care se naște. Urări, rod, speranță și 

ordine nouă.........................................................................................54 

1. Nașterea simbolică a timpului..............................................54 

2. Plugușorul și aratul ritual – agricultura ca axă cosmică.......57 

3. Sorcova – ritm, cuvânt, performativitate................................60 

4. Copilul și începutul – puritate și viitor..................................63 

5. Primele gesturi ale anului nou – ce se face și ce se evită......66 

 

Capitolul V — De la ritual la Revelion. Metamorfoza 

modernă a pragului...........................................................................70 

1. Revelionul urban – petrecere, spectacol, consum.................70 

2. Mass-media și standardizarea sărbătorii............................73 

3. Ce s-a pierdut și ce a rămas..................................................76 

4. Revelionul fără ritual – golirea de sens................................80 

5. Posibilitatea recuperării – memoria ca rezistență culturală..83 
 

Concluzii generale ale cărții.....................................................87 
 

Postfața.....................................................................................92 
 

Note bibliografice.....................................................................96 
 

Lista cărți PDF Free ale celor doi coautori...........................102 
 

Conținutul și modul de comandă pentru edițiile Regular și 

Premium ale prezentei cărți...................................................107 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

4 
 

 

Dedicație 

 

Toate volumele din colecția „Cronicile sacre ale Crăciunului 

românesc” sunt dedicate celor trei membri dragi ai familiei mele – mamei, 

Rozina Popa, tatălui, Gheorghe Popa, și fratelui meu, Narcis-Iulian Popa 

– plecați prematur în Ceruri, dar rămași veșnic vii în sufletul meu.  

                                       

       Rozina Popa               Narcis-Iulian Popa               Gheorghe Popa 

 (04.06.1949-08.01.2025)             (12.07.1975-17.09.2009)                 (21.01.1941-02.06.2019) 

Cu ei am trăit cele mai frumoase și luminoase Crăciunuri, acele 

sărbători de familie care nu se sting niciodată, ci se transformă în 

rugăciune, în dor și în lumină.  

Amintirea lor și a Crăciunurilor petrecute împreună cu ei mă 

însoțește și mă va însoți mereu cu nostalgie și drag, până la capătul 

drumului și Dincolo de el.  

Ei sunt rațiunea profundă pentru care s-a născut această colecție – o 

mică ofrandă de iubire, credință și recunoștință.  

 

Gioni Popa-Roman 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

5 
 

 

Prefață 
 

 

 

De ce omul are nevoie să „omoare” timpul pentru a putea 

merge mai departe 

Există momente în viața unei comunități care nu pot fi reduse la 

simple sărbători, la petreceri sau la convenții sociale. Sunt momente-

limită, praguri reale, în care omul simte că timpul însuși trebuie oprit, 

rupt, reconfigurat. Trecerea dintre ani este unul dintre aceste praguri 

fundamentale. Nu pentru că o cifră se schimbă într-un calendar, ci 

pentru că, la nivel profund, omul refuză ideea unui timp care curge 

infinit, fără sens, fără oprire, fără posibilitatea reînnoirii. 

Această carte pornește exact de aici: din refuzul continuității 

brute. Din nevoia omului de a marca simbolic sfârșitul unui timp 

consumat și începutul unuia nou, curățat, „născut”. Revelionul, Ajunul 

Anului Nou și ceea ce tradiția românească a numit, fără 

ocol, Îngroparea Anului Vechi nu sunt forme folclorice marginale, nici 

simple obiceiuri pitorești. Ele sunt expresii ale unei antropologii a 

pragului, mecanisme prin care comunitatea gestionează relația cu 

timpul, cu moartea simbolică și cu speranța renașterii. 

Omul tradițional nu a trăit niciodată timpul ca pe o linie abstractă, 

matematică. Timpul a fost simțit ca o ființă care obosește, care se 

degradează, care „se strică” pe parcursul anului. De aceea, anul vechi 

nu putea fi lăsat să continue pur și simplu în anul nou. El 

trebuia închis, îngropat, ars, alungat. Această violență simbolică 

asupra timpului nu este un semn de primitivism, ci unul de luciditate 

culturală: omul a înțeles foarte devreme că viața fără rupturi rituale 

devine insuportabilă. 

Ajunul Anului Nou este, din această perspectivă, o noapte 

periculoasă. Nu pentru că ar aduce răul în sine, ci pentru că este o noapte 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

6 
 

suspendată, o noapte „între lumi”. Nici anul vechi nu mai are autoritate 

deplină, nici anul nou nu s-a instalat încă. Este un interval de 

instabilitate simbolică, în care regulile pot fi inversate, măștile pot 

apărea, zgomotul devine necesar, iar focul capătă funcție purificatoare. 

Veghea nocturnă – statul treaz până la miezul nopții – nu este un 

capriciu sau o distracție, ci un gest ritual: omul refuză să „doarmă” în 

momentul în care timpul se rupe. 

În acest cadru se înscrie și Revelionul modern. Deși astăzi este 

perceput aproape exclusiv ca o petrecere, ca un eveniment social sau 

mediatic, Revelionul păstrează, în forme degradate sau mascate, 

structura vechilor ritualuri de prag. Zgomotul artificiilor, numărătoarea 

inversă, urările colective, masa comună, dorințele exprimate la miezul 

nopții – toate sunt ecouri ale unui scenariu mult mai vechi. Diferența 

este că sensul profund a fost, în mare parte, pierdut sau diluat, iar în 

locul ritualului s-a instalat spectacolul. 

Cartea de față nu își propune să condamne această transformare, 

dar nici să o romantizeze. Ea își propune să o înțeleagă. Să arate ce a 

fost, ce s-a pierdut, ce a rămas și ce mai poate fi recuperat la nivel de 

conștiință culturală. Pentru că ritualurile nu dispar cu adevărat. Ele se 

retrag, se camuflează, se mută în alte registre. Revelionul contemporan 

nu este un fenomen rupt de tradiție, ci un produs al ei, golit parțial de 

sens, dar încă recognoscibil în structura sa profundă. 

„Îngroparea Anului Vechi” este, poate, cea mai sinceră și mai 

dură formulare a acestui prag. Nu există eufemism aici. Anul vechi 

trebuie îngropat, nu uitat. Trebuie închis, nu continuat. În multe zone 

ale României, acest lucru s-a făcut prin foc, prin arderea simbolică a 

resturilor anului, prin zgomot, prin jocuri cu măști, prin inversarea 

temporară a ordinii. Comunitatea își permitea, pentru o noapte, să 

răstoarne regulile, tocmai pentru a le putea reinstaura a doua zi, într-o 

formă reînnoită. 

Anul care se naște nu este, în imaginarul tradițional, o 

abstracțiune. El este fragil, vulnerabil, asemenea unui copil. De aceea, 

primele gesturi ale anului nou sunt încărcate de semnificații: cine intră 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

7 
 

primul în casă, ce se spune, ce se mănâncă, ce se face și ce se evită. 

Plugușorul, sorcova, urările nu sunt simple formule repetitive, ci acte 

performative: prin cuvânt, omul încearcă să modeleze realitatea care 

urmează să vină. 

Această carte este construită pe ideea că timpul nu este neutru. El 

este trăit, încărcat, interpretat. Revelionul, Ajunul Anului Nou și 

Îngroparea Anului Vechi sunt, împreună, un sistem coerent de 

gestionare simbolică a timpului. Separarea lor artificială – Ajun 

religios, Revelion laic, obiceiuri „folclorice” – este o invenție modernă, 

administrativă și culturală, care nu reflectă realitatea profundă a 

tradiției. 

Din punct de vedere metodologic, volumul este construit într-un 

stil integrat: antropologic, etnologic, istoric, simbolic, eseistic și critic. 

Nu este o culegere de obiceiuri, nici un manual festiv, nici o lucrare de 

divertisment cultural. Este o analiză structurată, care tratează ritualul ca 

mecanism de supraviețuire simbolică și de organizare a sensului. 

Prefața aceasta nu este o introducere convențională. Ea este o 

declarație de intenție. Cartea nu va flata nostalgia, nu va idealiza 

trecutul și nu va demoniza prezentul. Va arăta, pas cu pas, cum omul 

românesc – și nu numai – a învățat să trăiască cu timpul, să-l oprească 

atunci când devine insuportabil și să-l repornească atunci când speranța 

are nevoie de un nou început. 

La capătul acestei lecturi, Revelionul nu va mai fi doar o noapte 

de artificii, Ajunul nu va mai fi doar o așteptare, iar „Îngroparea Anului 

Vechi” nu va mai părea o formulă arhaică. Ele vor apărea ca ceea ce au 

fost și sunt în esență: gesturi fundamentale ale omului în fața timpului. 
 

                                                                    Autorii 

 
 

 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

8 
 

 

 

 

Capitolul I 

 

Timpul care se închide. Anul vechi ca 

entitate simbolică 
 

 

 

1.Anul ca ființă simbolică – timp, trup și uzură 

În imaginarul tradițional românesc, anul nu este o abstracțiune 

calendaristică și nici o convenție numerică. El este trăit, perceput și 

reprezentat ca o ființă simbolică, cu viață proprie, cu început, maturitate 

și sfârșit. Anul se naște, crește, rodește, obosește și, în cele din urmă, 

„moare”.  

Această personificare nu este o figură poetică tardivă, ci o 

structură mentală profundă, prin care omul a încercat să facă suportabilă 

experiența timpului. 

Pentru omul tradițional, timpul nu curge neutru. El apasă, uzează, 

consumă. Anul este simțit ca un trup de timp care poartă în el munca, 

boala, moartea, recolta, seceta, bucuria și pierderea. De aceea, spre 

finalul său, anul apare ca „bătrân”, „slăbit”, „stors”. Expresii 

populare precum „anul s-a dus”, „s-a terminat anul”, „a murit anul” 

nu sunt metafore întâmplătoare, ci urme lingvistice ale unei percepții 

ontologice: timpul este viu și, tocmai pentru că este viu, poate muri. 

Această concepție este legată direct de experiența corporală a 

omului. Omul îmbătrânește într-un an, muncește într-un an, se 

îmbolnăvește într-un an, pierde oameni într-un an. Trupul uman devine 

astfel măsura timpului, iar anul, la rândul său, este gândit ca un trup 

colectiv.  



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

9 
 

Ceea ce se întâmplă cu oamenii se proiectează asupra timpului 

însuși. Dacă oamenii obosesc, atunci și anul obosește. Dacă oamenii se 

uzează, atunci și anul se uzează. 

În acest sens, anul vechi nu este doar „trecut”. El este un 

timp încărcat, saturat de evenimente, de efort, de tensiuni. Tocmai 

această încărcare îl face periculos dacă este lăsat să continue fără o 

ruptură rituală. Un timp prea plin devine instabil. Un an prea încărcat 

riscă să își verse reziduurile în anul următor.  

De aici apare nevoia profundă de închidere, de „curățare”, de 

separare simbolică între ce a fost și ce urmează. 

Anul ca ființă simbolică funcționează, așadar, pe aceleași 

coordonate ca trupul uman: naștere, acumulare, degradare, moarte. Nu 

este întâmplător că, în multe reprezentări populare europene, anul vechi 

este figurat ca un bătrân, iar anul nou ca un copil. Această opoziție 

vizuală și simbolică exprimă exact relația dintre uzură și potențial.  

Anul vechi este „plin”, dar tocmai această plenitudine îl face 

greu. Anul nou este „gol”, dar tocmai acest gol este promisiune. 

În cultura românească, această logică se regăsește nu doar în 

discursuri, ci în gesturi. Înainte de Anul Nou, casa se curăță, se aruncă 

lucruri vechi, se încheie socoteli, se iartă sau se cer iertări. Toate aceste 

practici au un sens comun: ele urmăresc descărcarea anului vechi de 

poverile acumulate. Anul nu trebuie să fie dus mai departe „așa cum 

este”. El trebuie eliberat, golit, închis. 

Aici apare diferența fundamentală dintre concepția tradițională și 

cea modernă asupra timpului. Modernitatea tratează timpul ca pe un 

flux continuu, abstract, măsurabil, omogen. Anii se succed fără 

întreruperi reale. Schimbarea cifrei este suficientă. În schimb, tradiția 

refuză această continuitate mecanică. Pentru ea, trecerea dintre ani nu 

este automată, ci problematică. Dacă nu este gestionată ritualic, ea 

devine periculoasă. 

Anul vechi, ca ființă simbolică, nu poate fi lăsat să „moară 

singur”. Moartea sa trebuie asistată ritualic. Aceasta explică de ce apar 

gesturi violente simbolic: zgomot, foc, mască, inversarea ordinii. Ele nu 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

10 
 

sunt semne de barbarie, ci forme de intervenție culturală asupra 

timpului. Omul nu așteaptă pasiv ca anul să se termine. El îl conduce 

spre sfârșit. 

În lipsa acestei conduceri rituale, anul vechi riscă să se 

prelungească, să contamineze anul nou cu eșecurile, bolile și 

nenorocirile sale. Această teamă este adânc înrădăcinată în mentalul 

popular.  

De aceea, există o atenție extremă la ceea ce se face „în ultimele 

zile” sau „în ultima noapte”. Nu orice gest este permis. Nu orice cuvânt 

este indiferent. Pentru că anul vechi este încă prezent, încă activ, încă 

„viu”, chiar dacă se află pe moarte. 

A vorbi despre „moartea anului” nu înseamnă a vorbi despre 

distrugere definitivă, ci despre încheierea unei forme. Anul moare 

pentru ca timpul să poată continua sub o altă formă. Moartea sa este 

condiția renașterii.  

Această logică ciclică este esențială pentru înțelegerea 

Revelionului, a Ajunului și a Îngropării Anului Vechi. Fără ea, toate 

aceste practici par fie folclorice, fie festive. Cu ea, ele devin inteligibile 

ca mecanisme de supraviețuire simbolică. 

În acest punct trebuie subliniat un lucru esențial: anul ca ființă 

simbolică nu aparține doar trecutului rural. Chiar și astăzi, oamenii 

vorbesc despre „un an greu”, „un an bun”, „un an care m-a rupt”, „un 

an care m-a salvat”. Limbajul contemporan păstrează, aproape intact, 

această personalizare a timpului. Doar că, în lipsa ritualului, moartea 

simbolică a anului nu mai este gestionată colectiv, ci individual, 

psihologic. 

Aceasta este una dintre marile mutații ale modernității: anul nu 

mai moare în ritual, ci în discurs. Oamenii „lasă în urmă”, „închid 

capitole”, „își propun rezoluții”. Toate acestea sunt substituiri moderne 

ale unui mecanism mult mai vechi. Ele arată că nevoia nu a dispărut. 

Doar forma s-a schimbat. 

În concluzie, anul vechi, în cultura românească, este o entitate 

simbolică vie, supusă uzurii, degradării și morții rituale. El nu este doar 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

11 
 

o unitate de măsură, ci un corp colectiv de timp, care trebuie închis 

pentru ca viața să poată continua. Fără această închidere, timpul devine 

opresiv, continuu, lipsit de sens. De aceea, între anul care moare și anul 

care se naște există un prag, o noapte, un ritual. Iar această carte începe 

exact de aici: de la recunoașterea faptului că timpul, pentru a merge mai 

departe, trebuie mai întâi lăsat să moară. 
 

2.Degradarea timpului – oboseala anului în imaginarul 

popular 

Dacă anul este perceput ca o ființă simbolică, atunci el nu poate 

fi doar „încheiat” arbitrar. El trebuie să ajungă, în mod firesc, la o stare 

de oboseală, de epuizare, de degradare. În imaginarul popular 

românesc, anul vechi nu moare brusc și nici nu dispare mecanic. El 

se tocește treptat, se încarcă, se îngreunează, până când devine 

impropriu continuării. Această degradare a timpului este una dintre cele 

mai subtile și mai profunde intuiții ale culturii tradiționale. 

Omul tradițional nu avea nevoie de teorii abstracte pentru a 

înțelege că timpul se uzează. El vedea uzura în propriul trup, în animale, 

în pământ, în unelte, în case. Tot ceea ce trăiește și este folosit se 

degradează.  

Timpul nu putea face excepție. Anul care a trecut prin muncă, prin 

boli, prin secetă sau belșug, prin nașteri și morți nu mai este „curat”. 

El poartă urmele tuturor acestor evenimente. De aceea, anul vechi este 

descris adesea ca fiind „greu”, „încărcat”, „apăsător”. 

Această idee apare în mod implicit în numeroase practici de 

sfârșit de an. Curățenia generală nu este doar o măsură igienică, ci o 

operațiune simbolică de îndepărtare a reziduurilor timpului. Praful, 

lucrurile stricate, resturile sunt asociate cu ceea ce anul a lăsat în urmă. 

A nu curăța casa înainte de Anul Nou înseamnă a permite 

degradării anului vechi să se infiltreze în anul nou. De aici apare o 

presiune rituală extrem de puternică asupra ultimelor zile ale anului. 

Oboseala anului nu este doar materială, ci și morală. În imaginarul 

popular, anul adună nu doar muncă, ci și conflicte, certuri, supărări, 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

12 
 

greșeli. Acestea sunt percepute ca poveri care trebuie lăsate în urmă. De 

aceea, există obiceiul de a „închide socotelile”, de a plăti datoriile, de 

a face pace, de a cere iertare. Toate aceste gesturi sunt expresii ale 

aceleiași logici: anul vechi este prea încărcat pentru a fi continuat fără 

risc. 

În multe comunități, ultimele zile ale anului sunt privite cu o 

atenție specială, uneori chiar cu teamă. Nu se începe nimic nou, nu se 

iau decizii majore, nu se pornesc lucrări importante. Motivul nu este 

superstiția în sens superficial, ci convingerea că anul vechi este instabil, 

că forța lui s-a epuizat. A construi ceva nou pe un timp degradat 

înseamnă a-l condamna la eșec. 

Această degradare a timpului este strâns legată de ciclicitatea 

naturii. Iarna, ca anotimp al sfârșitului, accentuează percepția oboselii. 

Ziua scurtă, frigul, lipsa vegetației creează un cadru cosmic care 

confirmă starea anului. Anul vechi se stinge odată cu lumina, cu 

căldura, cu rodul. În acest sens, degradarea timpului nu este doar o 

proiecție mentală, ci o experiență trăită concret. 

Un element esențial al acestei percepții este frica de acumulare 

excesivă. Un an care nu este „descărcat” riscă să transmită mai departe 

nu doar experiența, ci și răul. În mentalul popular, boala, ghinionul, 

moartea pot „trece” dintr-un an în altul dacă nu sunt neutralizate 

ritualic.  

De aici apar practici de alungare, de zgomot, de foc, de mască. 

Ele nu sunt menite să creeze spectacol, ci să fragmenteze, să 

spargă continuitatea unui timp degradat. 

Oboseala anului este, paradoxal, și o formă de pericol. Un timp 

epuizat devine imprevizibil. Nu mai răspunde la reguli, nu mai 

garantează stabilitate. Această percepție explică de ce Ajunul Anului 

Nou este văzut ca o noapte „slabă”, vulnerabilă, în care forțele sunt 

amestecate.  

Anul vechi nu mai are puterea de a ține ordinea, iar anul nou nu 

s-a instalat încă. În acest interval, lumea este expusă. 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

13 
 

De aceea, comunitatea reacționează prin intensificarea gesturilor 

colective. Oamenii nu rămân singuri, nu se izolează. Se adună, mănâncă 

împreună, fac zgomot împreună, așteaptă împreună. Comunitatea 

funcționează ca un scut în fața instabilității timpului. Oboseala anului 

este contracarată prin energia colectivă a oamenilor. 

Este important de subliniat că degradarea timpului nu este 

percepută ca un eșec. Anul nu este „vinovat” că se degradează. 

Dimpotrivă, uzura sa este naturală și necesară. Un an care nu s-ar 

degrada ar fi un an mort, fără evenimente, fără viață. Degradarea este 

semnul că anul a fost trăit intens. Problema nu este degradarea în sine, 

ci prelungirea ei dincolo de limită. 

Această limită este marcată simbolic de sfârșitul anului. Dincolo 

de ea, timpul trebuie resetat. De aceea, degradarea timpului nu este 

urmată de abandon, ci de intervenție rituală. Anul nu este lăsat să se 

stingă în mod haotic. El este condus spre sfârșit, asistat, „îngropat”. 

Această îngropare este, de fapt, soluția culturală la problema degradării. 

În lipsa ritualului, degradarea timpului se mută în plan psihologic. 

Oamenii vorbesc despre „burnout”, despre „epuizare”, despre „an 

greu”.  

Limbajul modern confirmă, fără să știe, aceeași intuiție veche: 

timpul obosește, iar odată cu el obosește și omul. Diferența este că, 

astăzi, soluțiile sunt individuale, fragmentare, terapeutice, nu colective 

și rituale. 

Această mutație nu anulează însă structura profundă a problemei. 

Nevoia de a marca sfârșitul unui timp degradat rămâne. 

Revelionul modern, cu excesele sale, cu zgomotul său artificial, 

cu nevoia de „a face ceva special”, este un simptom al acestei nevoi. 

Chiar și atunci când sensul se pierde, gestul persistă. 

În concluzie, degradarea timpului este una dintre cheile înțelegerii 

Anului Vechi. Anul nu este închis arbitrar, ci pentru că a ajuns la limita 

suportabilității simbolice. Oboseala sa este recunoscută, asumată și 

tratată ritualic. Fără această recunoaștere, trecerea dintre ani ar fi o 

simplă convenție. Cu ea, devine un act existențial fundamental. 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

14 
 

 

3.Bilanțul ritual – ce se „cară” și ce se lasă în urmă 

În cultura tradițională românească, trecerea dintre ani nu este 

posibilă fără un bilanț. Nu unul contabil, nu unul juridic, ci un bilanț 

ritual, profund, care privește ceea ce omul și comunitatea au acumulat 

de-a lungul anului. Anul vechi nu este abandonat pur și simplu, ci 

este evaluat, cântărit, „desfăcut” în elementele sale bune și rele.  

Din acest proces decurge o întrebare esențială: ce merită dus mai 

departe și ce trebuie lăsat în urmă? 

Bilanțul ritual nu se face prin discurs explicit sau prin reflecție 

teoretică. El se face prin gesturi, interdicții, curățări, ordonări. Este un 

bilanț trăit, nu formulat. Omul nu stă să enumere în cuvinte ce a fost 

bun sau rău, dar acționează ca și cum ar ști foarte bine diferența.  

Tot ceea ce ține de anul vechi este supus unei triere simbolice. 

Un prim nivel al acestui bilanț este material.  

Curățenia generală de la sfârșit de an nu este un obicei banal. Ea 

funcționează ca un ritual de separare. Lucrurile stricate, vechi, inutile 

sunt aruncate sau arse. Prin acest gest, anul vechi este „descărcat” de 

reziduuri. A păstra lucruri nefolositoare în prag de an nou înseamnă a 

accepta ca trecutul să apese asupra viitorului. De aceea, curățenia nu 

este opțională, ci încărcată de o presiune simbolică puternică. 

La acest nivel material se adaugă unul social.  

Relațiile sunt și ele evaluate. Datoriile se plătesc, conflictele se 

sting, promisiunile se încheie sau se clarifică. A intra într-un an nou cu 

datorii neplătite sau cu conflicte deschise este perceput ca un risc. Nu 

pentru că anul nou ar „pedepsi”, ci pentru că reziduurile relaționale ale 

anului vechi ar continua să macine ordinea comunității. 

În acest context, gestul de a cere iertare sau de a oferi iertare 

înainte de Anul Nou nu este o dovadă de slăbiciune, ci o strategie de 

igienă simbolică. Iertarea funcționează ca un act de ștergere a urmelor 

negative ale timpului. Ea nu schimbă trecutul, dar îi anulează 

capacitatea de a se propaga în viitor. 

Un alt nivel al bilanțului ritual este moral și existențial.  



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

15 
 

Anul vechi adună nu doar fapte, ci și stări: frică, rușine, eșec, 

speranță, resemnare. În prag de an nou, aceste stări sunt resimțite acut. 

De aceea, multe tradiții populare pun accent pe ceea ce se spune și pe 

ceea ce nu se spune în noaptea de trecere. Cuvântul este considerat 

performativ. A rosti lucruri rele înseamnă a le „cara” mai departe. A 

rosti urări înseamnă a selecta conștient ceea ce se dorește transferat în 

anul nou. 

Bilanțul ritual funcționează, așadar, prin selecție.  

Nu tot ce a fost trăit este acceptat în viitor. Anumite lucruri trebuie 

să rămână în urmă. De aici apare ideea de „a lăsa anul vechi să plece”. 

Această plecare nu este pasivă, ci asistată. Omul se asigură că anul 

pleacă fără să ia cu el lucruri esențiale și fără să lase în urmă toxine. 

În multe comunități, această selecție este simbolizată prin gesturi 

simple, dar încărcate de sens. De pildă, se acordă o atenție deosebită 

primului gest din anul nou. Cine intră primul în casă, ce se mănâncă 

prima dată, ce se spune la primul salut. Aceste gesturi sunt considerate 

„semințe” ale noului an. Prin ele, bilanțul este pus în practică: din tot 

ce a fost, se alege doar ceea ce se dorește multiplicat. 

Un aspect esențial al bilanțului ritual este refuzul continuității 

brute. Omul nu acceptă ca tot ce a fost să curgă automat mai departe. 

Această atitudine arată o formă de responsabilitate simbolică. 

Trecutul nu este lăsat să decidă singur viitorul. El este filtrat. În 

acest sens, bilanțul ritual este un act de putere culturală: comunitatea își 

afirmă dreptul de a interveni asupra timpului. 

Este important de subliniat că bilanțul ritual nu are ca scop 

perfecțiunea. Omul tradițional nu caută un an „fără greșeală”. El caută 

un an viabil. De aceea, nu tot ce este negativ este eliminat, ci doar ceea 

ce este considerat periculos. Suferința, munca, efortul nu sunt negate. 

Ele sunt recunoscute ca parte a vieții. În schimb, ghinionul, boala, 

dezordinea, conflictul sunt lucrurile care trebuie lăsate în urmă. 

În acest punct apare legătura directă dintre bilanț și ritualurile de 

alungare. Zgomotul, focul, masca nu sunt simple spectacole. Ele 

funcționează ca instrumente de separare. Răul este scos din spațiul 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

16 
 

comunității și împins simbolic în afara lui, odată cu anul vechi. A nu 

face acest lucru înseamnă a accepta contaminarea. 

Bilanțul ritual are și o dimensiune comunitară profundă.  

El nu se face individual, în tăcere, ci colectiv, prin participare. 

Chiar și atunci când gesturile sunt personale, ele se înscriu într-

un cadru comun. Toată lumea curăță, toată lumea așteaptă, toată lumea 

rostește urări. Această sincronizare este esențială. Ea creează senzația 

că bilanțul este corect, că nimeni nu rămâne „în urmă”. 

În modernitate, acest bilanț a fost în mare parte interiorizat. 

Oamenii fac liste mentale, rezoluții, planuri. Dar structura rămâne 

aceeași: selecția. Ce păstrez? Ce las? Diferența este că, în lipsa ritualului 

colectiv, bilanțul devine fragil, instabil, ușor de abandonat. De aici și 

sentimentul de eșec care apare adesea după primele luni ale anului nou. 

În concluzie, bilanțul ritual este un mecanism esențial al trecerii 

dintre ani. El permite comunității și individului să nu fie prizonierii 

trecutului. Prin gesturi aparent simple, omul își afirmă capacitatea de a 

decide ce merge mai departe și ce se oprește aici. Fără acest bilanț, anul 

nou ar fi doar o prelungire obosită a anului vechi. Cu el, timpul capătă 

din nou sens, direcție și speranță. 
 

4.Frica de continuitate – de ce anul nu trebuie să curgă 

neîntrerupt 

Una dintre cele mai puțin înțelese, dar decisive, intuiții ale culturii 

tradiționale românești este frica de continuitate. Nu frica de schimbare, 

așa cum ar crede omul modern, ci frica de un timp care curge fără 

întrerupere, fără prag, fără oprire rituală. Pentru omul tradițional, 

continuitatea absolută nu este o virtute, ci un pericol. Un timp care nu 

se oprește devine opresiv, impredictibil și, în cele din urmă, inuman. 

Această frică nu este formulată explicit, nu este teoretizată, dar 

este activă în toate ritualurile de trecere dintre ani. Ea explică de ce anul 

nu este lăsat să se „prelungească” firesc în anul următor. Continuitatea 

trebuie spartă, fracturată, resetată. Altfel, ceea ce a fost va continua să 

fie, indiferent de dorința omului. 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

17 
 

Omul tradițional știe, din experiență, că timpul nu este neutru. 

Timpul acumulează. Timpul poartă urme. Un timp care a fost 

martor al morții, al bolii, al foametei sau al conflictului nu poate fi lăsat 

să curgă nestingherit în viitor. Continuitatea ar însemna contaminare. 

Anul nou ar deveni doar o extensie obosită a anului vechi. De aici apare 

nevoia de discontinuitate controlată. 

Această discontinuitate nu este haos.  

Dimpotrivă, este una dintre cele mai sofisticate forme de ordine 

simbolică. Prin ritual, comunitatea decide unde se oprește timpul și 

unde începe din nou. Această decizie nu este arbitrară. Ea este 

concentrată într-un interval precis: noaptea dintre ani. Acea noapte nu 

este o simplă trecere, ci o tăietură în fluxul temporal. 

Frica de continuitate se manifestă și prin interdicții.  

În ultimele zile ale anului, nu se începe nimic nou. Nu se 

construiește, nu se pornesc afaceri, nu se fac schimbări majore. Motivul 

nu este conservatorismul, ci convingerea că un timp care se apropie de 

sfârșit nu mai are stabilitate. A construi ceva pe un timp muribund 

înseamnă a-l condamna de la început. 

Aceeași logică explică de ce există o atenție obsesivă asupra 

primelor gesturi din anul nou. Dacă continuitatea ar fi acceptabilă, 

aceste gesturi nu ar conta. Dar tocmai pentru că anul trebuie să înceapă 

„altfel”, fiecare detaliu devine important. Primul cuvânt, primul pas, 

prima masă sunt investite cu o semnificație enormă. Ele marchează 

direcția noului timp, tocmai pentru a preveni alunecarea în vechiul tipar. 

Frica de continuitate este, în esență, frica de fatalism.  

Un timp care curge fără întrerupere sugerează că nimic nu se 

poate schimba cu adevărat. Că ceea ce a fost va fi mereu la fel. Cultura 

tradițională refuză această idee. Ea introduce, prin ritual, 

posibilitatea reînnoirii reale. Nu o promisiune abstractă, ci o resetare 

simbolică efectivă. 

Această resetare nu este una psihologică, individuală, ci 

una cosmică și comunitară.  



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

18 
 

Timpul nu aparține individului, ci comunității și lumii. De aceea, 

ruptura trebuie să fie publică, vizibilă, sonoră. Zgomotul, focul, masca 

nu sunt doar mijloace de alungare a răului, ci instrumente de fracturare 

a continuității. Ele spun timpului: „până aici”. 

Este esențial de înțeles că această frică nu este patologică.  

Ea este o formă de înțelepciune culturală. Omul a observat că, 

fără opriri, viața devine mecanică, repetitivă, lipsită de sens. Ritualul 

introduce pauză, reflecție, reconfigurare. Anul nu este lăsat să curgă 

pentru că omul nu este o rotiță într-un mecanism cosmic impersonal. El 

cere dreptul la un nou început. 

În lipsa ritualului, frica de continuitate nu dispare. Ea se mută.  

În modernitate, ea apare sub forma anxietății, a epuizării cronice, 

a sentimentului că „nimic nu se schimbă cu adevărat”. Rezoluțiile de 

Anul Nou sunt, în acest sens, o încercare stângace de a recrea ruptura 

rituală. Omul modern simte că are nevoie de o discontinuitate, dar nu 

mai dispune de instrumentele colective pentru a o produce. 

Revelionul contemporan, cu excesele sale, cu zgomotul artificial 

și cu nevoia de spectacol, este un simptom al aceleiași frici. Chiar și 

atunci când sensul este diluat, structura persistă. Oamenii simt că 

trebuie să facă „ceva diferit”, „ceva special”, „ceva memorabil”. 

Această nevoie nu vine din dorința de distracție, ci din frica 

profundă că anul nou va începe exact la fel ca anul vechi. 

Frica de continuitate explică și de ce există o tensiune atât de mare 

în jurul miezului nopții. Numărătoarea inversă nu este un joc. Este un 

ritual de control asupra timpului. Secundele sunt numărate, fixate, 

îmblânzite. Omul încearcă să prindă clipa în care continuitatea se rupe 

și să o transforme într-un moment de putere simbolică. 

În tradiția românească, această ruptură este dublată de gesturi 

de expulzare. Anul vechi este gonit, alungat, îngropat. El nu este lăsat 

să se dizolve lent. Această brutalitate simbolică este necesară pentru a 

evita ambiguitatea. Un timp ambiguu este periculos.  

De aceea, ritualul nu este delicat. El este clar, uneori dur, tocmai 

pentru a asigura ruptura. 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

19 
 

În concluzie, frica de continuitate este una dintre cheile 

fundamentale ale înțelegerii Anului Nou. Anul nu trebuie să curgă 

neîntrerupt pentru că omul refuză să fie prizonierul trecutului. Prin 

ritual, el introduce o pauză în curgerea timpului, o breșă în fatalitate. 

Această pauză este scurtă, dar decisivă. În ea se concentrează 

speranța, voința și dorința de schimbare. 

Fără această ruptură, anul nou nu ar fi un început, ci doar o 

repetare. Cu ea, timpul devine din nou locuibil. 
 

5.Necesitatea rupturii – moartea simbolică a timpului 

Timpul, lăsat să curgă neîntrerupt, nu este o binecuvântare.  

Din perspectivă tradițională, el devine o amenințare. Nu pentru că 

ar curge, ci pentru că se acumulează. Se îngroașă. Se încarcă de uzură, 

de resturi, de eșecuri, de lucruri neterminate. În imaginarul arhaic, 

timpul nu este neutru și nici infinit; el este trup. Iar trupul, dacă nu este 

curățat, îmbătrânește, se îmbolnăvește, moare prost. 

De aceea, anul nu poate fi lăsat să se prelungească pur și simplu 

în anul următor. Continuitatea absolută este o formă de pericol simbolic. 

Ea înseamnă că ceea ce a fost rău, stricat, ratat, impur, rămâne 

activ. Că trecutul nerezolvat continuă să apese asupra viitorului. Că 

greșeala se perpetuează. Cultura tradițională nu acceptă această idee. Ea 

nu crede într-un timp care se repară singur. Crede într-un timp care 

trebuie oprit, rupt, ucis și refăcut. 

Moartea simbolică a timpului este, în acest sens, o operație de 

igienă cosmică. Nu este distrugere gratuită, ci condiție a regenerării. 

Nimic nou nu se poate naște într-un timp vechi care nu a murit. 

De aceea, la capătul anului, nu avem doar bilanț, nici doar 

melancolie. Avem nevoie de un act radical: anul trebuie declarat 

epuizat, consumat, terminat. El trebuie „îngropat”, „ars”, „scos din 

uz”, chiar batjocorit uneori, pentru a i se retrage orice pretenție de 

continuitate. 

Această nevoie de ruptură apare constant în ritualurile de trecere. 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

20 
 

Nu doar la schimbarea anului, ci la orice prag major: inițiere, 

nuntă, moarte, intrarea într-o nouă vârstă socială. Structura este aceeași: 

vechiul statut trebuie să moară pentru ca noul să poată exista. Nimeni 

nu trece lin dintr-o stare în alta. Trecerea fără ruptură este suspectă. Ea 

indică fie impostură, fie pericol. 

În cazul timpului, pericolul este dublu.  

Pe de o parte, un timp neîntrerupt devine opresiv. El apasă prin 

repetiție, prin acumulare, prin memorie negativă. Pe de altă parte, un 

timp care nu moare își pierde sacralitatea. Devine banal, mecanic, lipsit 

de sens. Ritualul intervine tocmai pentru a evita această degradare. El 

nu sărbătorește trecerea timpului; o controlează. 

Moartea simbolică a timpului este marcată prin gesturi care pot 

părea violente sau absurde pentru ochiul modern: zgomot excesiv, 

ardere, mască grotescă, parodie, inversare a ordinii, ridiculizare a 

autorității, alungarea simbolică a anului vechi. Toate acestea au o 

funcție clară: dezactivarea vechiului timp. El trebuie scos din circuit, 

desacralizat, redus la nimic.  

Abia după aceea poate fi introdus un timp nou. 

Important este că această moarte nu este niciodată tăcută.  

Ea nu se produce discret. Dimpotrivă, este zgomotoasă, publică, 

comunitară. Comunitatea trebuie să asiste la moartea timpului, să o 

confirme, să o valideze. Dacă anul vechi nu este recunoscut ca mort, el 

rămâne prezent, activ, contaminant. De aceea, ritualurile de sfârșit de 

an sunt colective. Nu se pot face în singurătate. Moartea timpului este 

un act social, nu intim. 

În această logică, râsul are un rol fundamental.  

Anul vechi este adesea batjocorit, caricaturizat, redus la o figură 

ridicolă. Nu este vorba de lipsă de respect, ci de o tehnică simbolică 

precisă: ceea ce este ridiculizat își pierde puterea. Râsul omoară 

simbolic. El dezarmează. 

De aceea, în multe tradiții, sfârșitul anului este marcat de farsă, 

de travesti, de exagerare grotescă. Este ultima lovitură dată timpului 

vechi, pentru a-l face inofensiv. 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

21 
 

Focul apare, la rândul său, ca instrument privilegiat al acestei 

morți. Arderea nu este doar distrugere; este transformare ireversibilă. 

Ce a ars nu mai poate reveni în forma inițială.  

Prin foc, timpul vechi este scos definitiv din ordinea lumii. 

Cenușa lui nu mai are identitate. Din ea se poate naște altceva, dar nu 

același lucru. Aceasta este logica profundă a ritualului: nu continuitate, 

ci discontinuitate creatoare. 

Moartea simbolică a timpului are și o dimensiune morală.  

Ea permite suspendarea vinei. Greșelile anului trecut nu mai sunt 

active. 

Datoriile simbolice sunt anulate. Conflictele pot fi resetate. Nu 

pentru că ar fi fost rezolvate rațional, ci pentru că timpul în care ele au 

existat a murit. Este o formă arhaică, dar eficientă, de justiție simbolică. 

Nu repară trecutul, dar eliberează viitorul. 

De aceea, lipsa acestei rupturi produce anxietate.  

În societățile moderne, unde anul se schimbă doar printr-un 

artificiu de calendar și o petrecere standardizată, fără moarte simbolică 

reală, oamenii resimt adesea începutul anului ca pe o continuare 

obosită, nu ca pe un nou început. Rezoluțiile eșuează tocmai pentru că 

timpul vechi nu a fost dezactivat. El continuă să tragă după sine aceleași 

tipare, aceleași blocaje. 

Cultura tradițională știa ceva esențial: nu poți începe fără să 

termini radical. Nu poți adăuga fără să ștergi. Nu poți construi pe un 

timp nerezolvat. Moartea simbolică a timpului nu este o superstiție, ci 

o tehnologie culturală de gestionare a schimbării. Ea protejează 

comunitatea de inerție, de stagnare, de repetiție sterilă. 

În acest sens, sfârșitul anului nu este un apus liniștit, ci o execuție 

rituală. Anul este scos din funcțiune pentru că și-a consumat sensul. Iar 

această execuție trebuie să fie clară, vizibilă, ireversibilă. Numai astfel 

timpul nou poate intra în lume fără să fie contaminat de cel vechi. 

Moartea simbolică a timpului nu este, așadar, un capriciu cultural. 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

22 
 

Este o necesitate structurală. Fără ea, timpul devine o povară. Cu 

ea, timpul devine din nou locuibil. Numai un timp care a murit poate 

face loc unui timp care începe cu adevărat. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

23 
 

 

Capitolul II 

 

Ajunul Anului Nou: noaptea pragului. 

Liminalitate, veghe și suspendare 
 

 

 

1.Ajunul ca timp suspendat – nici vechi, nici nou 

Ajunul Anului Nou ocupă un loc aparte în arhitectura simbolică a 

timpului. El nu aparține nici anului vechi, dar nici anului nou. Este 

o noapte suspendată, un interval ambiguu, instabil, lipsit de apartenență 

clară. Tocmai această lipsă de apartenență îl transformă într-un spațiu 

ritual extrem de puternic. Ajunul nu este o simplă așteptare cronologică 

a miezului nopții, ci un timp de prag, în care ordinea obișnuită a lumii 

este slăbită, iar regulile sunt temporar puse între paranteze. 

În mentalul tradițional românesc, timpul nu este omogen.  

Există timp „tare” și timp „slab”, timp sigur și timp periculos. 

Ajunul Anului Nou este un timp slab prin excelență. Nu pentru că 

ar fi rău în sine, ci pentru că autoritatea anului vechi este pe sfârșite, 

iar cea a anului nou nu s-a instalat încă. Lumea se află, simbolic, fără 

un „stăpân al timpului”. Această stare de interregn temporal creează 

anxietate, dar și oportunitate. 

Ajunul este momentul în care vechiul nu mai poate comanda, iar 

noul nu poate încă proteja. De aceea, este o noapte care cere vigilență, 

participare, gesturi rituale. A lăsa Ajunul să treacă neobservat înseamnă 

a expune comunitatea riscului de dezordine.  

Timpul suspendat trebuie locuit, nu abandonat. 

Această suspendare este percepută în primul rând ca o ruptură de 

continuitate.  



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

24 
 

Ajunul nu face parte din curgerea normală a zilelor. El nu este 

„încă o zi”. Este o zi-noapte ieșită din ritm. De aici și sentimentul de 

tensiune specific acestei perioade. Oamenii simt că „ceva urmează să 

se întâmple”, chiar dacă nu pot formula exact ce anume. Această 

așteptare nu este pasivă, ci încărcată de semnificații. 

Un element central al Ajunului ca timp suspendat 

este ambiguitatea morală și simbolică. În această noapte, anumite 

lucruri devin permise tocmai pentru că nu mai aparțin ordinii obișnuite. 

Masca, zgomotul, jocul, inversarea rolurilor nu ar fi tolerate în 

alte momente ale anului. În Ajun, ele devin legitime. Această 

legitimitate nu vine din haos, ci din statutul special al timpului. Ajunul 

permite ceea ce timpul „normal” interzice. 

Această ambiguitate explică de ce Ajunul este asociat, în multe 

tradiții, cu apariția forțelor instabile: spirite, strigoi, energii rătăcitoare. 

Nu este vorba despre credințe naive, ci despre o reprezentare 

simbolică a instabilității. Dacă timpul este slab, atunci și granițele 

dintre lumi sunt slăbite. Ajunul devine un moment de permeabilitate 

maximă. 

De aceea, în această noapte, oamenii nu se retrag, nu se izolează, 

nu dorm. Dormitul în Ajun este perceput ca un act de vulnerabilitate. A 

dormi înseamnă a lăsa timpul suspendat să te traverseze fără apărare. 

De aici apare veghea, statul treaz, adunarea comunitară. Ajunul 

trebuie „ținut sub observație”. Timpul trebuie supravegheat până când 

noul an își asumă autoritatea. 

Ajunul este, așadar, un timp fără identitate proprie.  

El există doar ca interval de trecere. Nu produce rod, nu aparține 

niciunei ordini stabile. Tocmai această lipsă de identitate îl face 

periculos, dar și fertil din punct de vedere simbolic. În Ajun se pot reseta 

lucruri, se pot alunga poveri, se pot formula dorințe. Este momentul în 

care viitorul nu este încă fixat. 

Această suspendare a timpului se reflectă și în comportamentele 

cotidiene. Munca este oprită sau redusă. Activitățile productive sunt 

suspendate. Oamenii se ocupă de pregătiri, de ritual, de așteptare. 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

25 
 

Timpul Ajunului nu este un timp „util”. Este un timp funcțional 

simbolic. El nu produce bunuri, ci sens. 

În plan social, Ajunul suspendă și anumite ierarhii. Copiii capătă 

un rol central, colindătorii intră în case, masca permite anonimatul. 

Toate aceste inversări temporare sunt posibile tocmai pentru că 

timpul nu mai este „fixat”. Ordinea poate fi slăbită pentru a fi refăcută 

ulterior, mai solid. 

Este esențial de înțeles că această suspendare nu este haotică.  

Ea este strict delimitată. Ajunul începe și se termină clar. Odată 

cu miezul nopții, timpul își recapătă consistența. Noul an se instalează, 

iar ambiguitatea este închisă. Tocmai de aceea, Ajunul este intens trăit. 

Este singura noapte în care timpul nu aparține nimănui. 

În modernitate, această percepție nu a dispărut, ci s-a transformat. 

Ajunul este încă simțit ca „altceva”. Programul obișnuit este 

suspendat. Oamenii nu merg la culcare la ora normală. Ritmul este 

inversat. Chiar și cei care nu cunosc sensul tradițional al Ajunului resimt 

această diferență. Este o noapte care nu seamănă cu celelalte. 

Numărătoarea inversă, specifică Revelionului modern, este o 

expresie clară a acestei suspendări. Timpul nu mai curge înainte, ci este 

„întors” simbolic. Secundele sunt numărate înapoi, semn că ordinea 

obișnuită a timpului este suspendată. Această inversare este o relicvă 

clară a logicii de prag. 

Ajunul ca timp suspendat explică de ce această noapte este atât de 

încărcată emoțional. Oamenii simt nevoia să fie împreună, să marcheze 

momentul, să nu-l lase să treacă în anonimat. Chiar și atunci când 

ritualul este golit de sens, nevoia de participare rămâne. Ajunul nu poate 

fi tratat ca o noapte obișnuită fără a produce un disconfort difuz. 

În concluzie, Ajunul Anului Nou este un interval liminal, un timp 

fără apartenență clară, în care vechiul a murit simbolic, iar noul nu s-a 

născut încă. Este o noapte de suspendare, de vigilență, de tensiune și de 

posibilitate. Fără această noapte, trecerea dintre ani ar fi un simplu 

artificiu calendaristic. Cu ea, timpul devine din nou inteligibil, 

controlabil și, mai ales, uman. 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

26 
 

 

2.Veghea nocturnă – sensul ritual al statului treaz 

Veghea nocturnă din Ajunul Anului Nou este unul dintre cele mai 

persistente și mai prost înțelese comportamente rituale din cultura 

românească. La nivel superficial, ea este interpretată astăzi ca o formă 

de distracție, de rezistență la oboseală sau de simplă convenție socială. 

În realitate, statul treaz în această noapte nu este un accident 

cultural, ci un gest cu funcție precisă, adânc înrădăcinată în logica 

pragului temporal. Omul nu veghează pentru că „așa se face”, ci pentru 

că a dormi ar însemna a abdica de la controlul asupra timpului. 

În imaginarul tradițional, somnul este o formă de retragere din 

lume. A dormi înseamnă a lăsa corpul și conștiința vulnerabile, a ceda 

controlul. În nopțile obișnuite, acest lucru nu reprezintă un pericol. În 

Ajunul Anului Nou însă, când timpul este suspendat și instabil, somnul 

devine riscant. A dormi înseamnă a traversa pragul temporal fără 

protecție, fără martori, fără participare.  

De aceea, veghea nu este opțională, ci imperativă. 

Veghea nocturnă are, în primul rând, o funcție de supraveghere 

simbolică a timpului. Omul nu lasă trecerea dintre ani să se producă 

singură. El asistă la ea. O veghe fără martori este o veghe pierdută. Prin 

statul treaz, comunitatea se asigură că ruptura dintre ani este văzută, 

trăită și validată. Nimeni nu trebuie să „lipsească” din momentul în care 

timpul se rupe și se reînnoiește. 

Această idee apare și în expresii populare precum „să prinzi Anul 

Nou”, „să apuci anul”, „să-l vezi cum vine”. Toate presupun o prezență 

conștientă. Anul nu vine pentru cei care dorm. El vine pentru cei care 

sunt treji, atenți, pregătiți. Veghea devine, astfel, o condiție simbolică 

a apartenenței la noul timp. 

Veghea nocturnă are și o funcție de protecție.  

Ajunul este perceput ca un timp slab, permeabil, în care granițele 

dintre lumi sunt subțiate. Forțele instabile, reziduurile anului vechi, 

energiile rătăcitoare pot pătrunde în spațiul comunității. A rămâne treaz, 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

27 
 

a face zgomot, a fi în grup sunt forme de apărare. Somnul ar deschide 

porțile exact în momentul în care acestea trebuie păzite. 

De aceea, veghea nu este solitară. Ea este colectivă.  

Oamenii se adună în familie, în ceată, în comunitate. Chiar și în 

formele moderne, Revelionul este rar petrecut singur. Nevoia de 

companie în această noapte nu este doar emoțională, ci structural 

ritualică. Comunitatea veghează împreună pentru a se proteja de 

instabilitatea timpului. 

Veghea nocturnă funcționează și ca o suspendare a ritmurilor 

biologice obișnuite. Corpul este forțat să iasă din ciclul său normal. 

Această ieșire este intenționată. Ea marchează ruptura dintre 

vechi și nou și la nivel fizic. Dacă trupul ar funcționa exact la fel ca în 

orice altă noapte, ruptura ar rămâne abstractă. Prin oboseală, prin 

inversarea ritmului, corpul participă la ritual. 

Oboseala din Ajun nu este un efect secundar nedorit, ci parte a 

experienței. Ea amplifică starea de liminalitate. Omul nu mai este 

complet „în formă”, dar nici nu este inert. Se află într-o stare 

intermediară, exact ca timpul însuși. Această stare facilitează 

deschiderea simbolică, atenția sporită, sensibilitatea față de gesturi și 

semne. 

În multe tradiții, se spune că a dormi în Ajun aduce ghinion sau 

„te face leneș tot anul”. Dincolo de formularea moralizatoare, sensul 

profund este altul: cine doarme în Ajun ratează ruptura simbolică și 

riscă să rămână ancorat în tiparele anului vechi. Veghea este o formă 

de angajament față de schimbare. 

Veghea nocturnă este strâns legată de așteptare.  

Ajunul nu este doar o noapte de stat treaz, ci o noapte de așteptare 

activă. Oamenii așteaptă miezul nopții, dar nu pasiv. Așteaptă prin 

pregătiri, prin mâncare, prin conversație, prin joc, prin ritual. Așteptarea 

devine un mod de a încărca momentul cu sens. Miezul nopții nu vine 

„din senin”, ci este construit prin veghe. 

În plan simbolic, veghea este și o formă de respect față de timp. 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

28 
 

Omul arată că recunoaște importanța momentului. Nu îl tratează 

ca pe o simplă trecere mecanică. A sta treaz înseamnă a acorda atenție. 

Este o formă de recunoaștere a faptului că ceva semnificativ se 

întâmplă. 

În modernitate, această veghe s-a transformat, dar nu a dispărut. 

Oamenii stau treji nu doar până la miezul nopții, ci mult după. 

Petrecerea, muzica, artificiile sunt mecanisme moderne de 

menținere a stării de veghe. Chiar și excesele pot fi citite ca tentative de 

a evita somnul, de a nu „cădea” înainte ca ruptura să se producă. 

Numărătoarea inversă este un instrument central al veghii 

moderne. Ea concentrează atenția, sincronizează comunitatea și 

marchează clipa exactă a trecerii. În acel moment, nimeni nu doarme, 

nimeni nu este absent. Toți sunt martori. Această sincronizare este 

esențială pentru funcția rituală a veghii. 

Veghea nocturnă are și o dimensiune inițiatică.  

Pentru copii și tineri, a fi lăsați să stea treji până târziu este un 

semn de trecere. Ei sunt integrați simbolic în comunitatea celor care 

„țin timpul”. Ajunul devine astfel un moment de inițiere discretă, în 

care generațiile se aliniază în jurul aceluiași prag. 

În lipsa veghii, trecerea dintre ani ar fi o non-experiență.  

Ar trece „peste noapte”, fără martori, fără conștiință. Veghea 

transformă trecerea într-un eveniment. Ea fixează momentul în 

memorie, îl face recognoscibil și repetabil. 

În concluzie, veghea nocturnă din Ajunul Anului Nou este un act 

ritual fundamental, prin care comunitatea refuză să lase timpul să se 

schimbe în absența sa. A sta treaz în această noapte înseamnă a participa 

activ la nașterea noului an, a păzi pragul temporal și a confirma, prin 

prezență conștientă, că ruptura dintre vechi și nou a fost asumată. Fără 

veghe, Ajunul își pierde sensul. Cu ea, timpul devine din nou un spațiu 

locuibil, supravegheat și uman. 
 

3.Zgomot, foc, mișcare – spargerea inerției timpului 

În Ajunul Anului Nou, lumea nu este lăsată să tacă.  



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

29 
 

Dimpotrivă, ea este forțată să sune, să ardă, să se miște. 

Zgomotul, focul și mișcarea nu-s elemente decorative ale 

sărbătorii, ci instrumente rituale precise, menite să rupă inerția 

timpului. Dacă anul vechi este obosit, degradat și periculos prin 

continuitatea sa, atunci el nu poate fi lăsat să se stingă lent, în liniște. 

Liniștea ar permite prelungirea. Liniștea ar conserva. De aceea, 

Ajunul este zgomotos. 

Zgomotul ritual are, în primul rând, funcția de fracturare a 

timpului. Sunetul puternic, repetitiv, excesiv nu este o manifestare 

haotică, ci o formă de intervenție. El întrerupe curgerea obișnuită, 

sparge ritmul vechi, introduce discontinuitate. În mentalul tradițional, 

un timp care curge în liniște este un timp care se prelungește. Zgomotul 

îl oprește, îl zgâlțâie, îl forțează să se desprindă de sine. 

De aceea, instrumentele zgomotului sunt simple, dar eficiente: 

clopote, talăngi, bice, strigăte, tobe, buhai. Ele produc sunete brute, 

nearmonioase, adesea agresive. Nu este muzică, este intervenție 

sonoră. Aceste sunete nu sunt menite să încânte, ci să alunge, să rupă, 

să destabilizeze. Ele se adresează nu urechii estetice, ci timpului însuși. 

Zgomotul are și o funcție apotropaică: alungarea răului.  

Dar acest „rău” nu trebuie înțeles doar ca entitate malefică 

personalizată. Răul este, aici, reziduul timpului vechi: boala, ghinionul, 

moartea, stagnarea. 

Zgomotul este un mecanism de evacuare. Prin intensitate și 

repetiție, el creează impresia că nimic nu poate rămâne ascuns, nimic 

nu poate supraviețui liniștit într-un timp care se prăbușește. 

Focul completează zgomotul printr-o altă formă de violență 

simbolică: arderea. Dacă zgomotul sparge, focul transformă. Focul 

este, în toate culturile, agentul purificării radicale. El nu mută, nu curăță 

superficial, ci distruge forma veche pentru a face loc uneia noi. În 

Ajunul Anului Nou, focul este folosit pentru a marca definitiv sfârșitul. 

Focurile rituale, artificiile, torțele, chiar și lumânările aprinse în 

mod colectiv au rolul de a consuma simbolic anul vechi. Arderea nu este 

un gest de furie, ci unul de necesitate. Un timp degradat nu poate fi 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

30 
 

reparat. El trebuie transformat. Focul face acest lucru ireversibil. Ceea 

ce a ars nu mai poate reveni. 

În imaginarul popular, focul are și rolul de a lumina pragul. 

Ajunul este o noapte periculoasă tocmai pentru că este întunecată, 

ambiguă. Focul introduce ordine vizuală. El trasează limite, creează 

centre, adună oamenii. În jurul focului, comunitatea se reface, se adună, 

se protejează. Focul este un nucleu de stabilitate într-un timp instabil. 

Mișcarea este al treilea element esențial al acestui trio ritualic. 

Dacă timpul este obosit și stagnant, atunci el trebuie pus în 

mișcare. Jocurile, dansurile, alergarea cetei, mersul din casă în casă sunt 

forme de dinamizare simbolică a lumii. Lumea nu stă pe loc în Ajun. 

Ea circulă, se agită, se deplasează. Această mișcare nu este 

aleatorie. Ea urmează trasee rituale, repetate an de an, tocmai pentru a 

reactiva ordinea. 

Mișcarea cetei are un sens precis: reactivarea spațiului. Casele 

sunt vizitate, pragurile sunt traversate, curțile sunt străbătute. Spațiul 

comunității este re-parcurs, re-luat în posesie. Anul vechi este astfel 

scos din toate colțurile, din toate ungherele. Nimic nu rămâne neatins. 

Mișcarea asigură că ruptura este completă. 

Este important de observat că zgomotul, focul și mișcarea sunt 

aproape întotdeauna excesive. Ele depășesc măsura cotidiană. Această 

depășire nu este întâmplătoare. Doar excesul poate rupe inerția. Un gest 

moderat nu ar fi suficient. De aceea, Ajunul este perceput ca o noapte 

„nebună”, „altfel”, „fără reguli”. Tocmai această lipsă temporară de 

măsură este cea care permite resetarea. 

În modernitate, aceste elemente nu au dispărut, ci s-au 

transformat. Zgomotul a devenit muzică puternică, artificii, claxoane. 

Focul a devenit foc de artificii, lumini, efecte pirotehnice. 

Mișcarea a devenit dans, aglomerație urbană, migrație simbolică 

spre centrele de petrecere. Chiar dacă sensul nu mai este conștientizat, 

structura rămâne intactă. 

Artificiile, de pildă, sunt o formă modernă de zgomot + foc + 

mișcare concentrate într-un singur act. Ele luminează cerul, produc 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

31 
 

sunet, creează mișcare vizuală. Sunt perfect adaptate logicii pragului, 

chiar dacă sunt percepute ca divertisment. Ele marchează ruptura într-

un mod spectaculos, public, sincronizat. 

Zgomotul are și rolul de a sincroniza comunitatea.  

Toți aud, toți reacționează, toți sunt implicați. Nu există Ajun 

tăcut. Tăcerea ar permite fragmentarea, izolarea, rămânerea în urmă. 

Zgomotul creează o experiență comună, imposibil de ignorat. El 

forțează participarea. 

Focul, la rândul său, are rolul de a fixa memoria.  

Lumina focului este memorabilă. Ea marchează evenimentul ca 

fiind diferit de orice altă noapte. Mișcarea, în fine, imprimă evenimentul 

în corp. După Ajun, corpul este obosit, dar „știe” că a trecut prin ceva. 

Această oboseală este semnul unei tranziții reușite. 

În lipsa zgomotului, focului și mișcării, Ajunul ar rămâne un timp 

suspendat prea mult. Ar risca să se transforme în stagnare. Prin aceste 

trei elemente, comunitatea forțează ieșirea din suspendare și intrarea 

într-un nou ritm. 

În concluzie, zgomotul, focul și mișcarea sunt instrumente rituale 

de spargere a inerției timpului. Ele nu sunt excese inutile, ci gesturi 

necesare pentru a împiedica anul vechi să se prelungească și pentru a 

permite noului timp să se instaleze. Prin sunet, ardere și mișcare, lumea 

este zguduită suficient cât să se poată reordona.  

Fără aceste intervenții, Ajunul ar rămâne un prag blocat. Cu ele, 

timpul este forțat să meargă mai departe. 
 

4.Masa de Ajun – hrană, belșug, continuitate 

În Ajunul Anului Nou, masa nu este un act banal de hrănire.  

Ea nu are ca scop principal potolirea foamei și nici desfătarea 

gustului. Masa de Ajun este un ritual de stabilizare a lumii, un gest prin 

care comunitatea încearcă să introducă ordine, continuitate și belșug 

într-un timp suspendat și instabil. Dacă Ajunul este o noapte slabă, fără 

stăpân temporal, masa devine unul dintre puținele puncte de ancorare 

simbolică. 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

32 
 

În cultura tradițională românească, mâncarea nu este neutră. Ea 

poartă semnificații, transmite stări, fixează destine. De aceea, ceea ce 

se mănâncă în Ajun, cum se mănâncă și cu cine se mănâncă sunt 

chestiuni de maximă importanță. Masa nu este improvizată, ci pregătită 

cu grijă, cu anticipare, cu respect. Ea funcționează ca o declarație de 

intenție pentru anul care urmează. 

Într-un timp în care munca este suspendată și vechiul an se 

destramă, masa devine singurul act care afirmă continuitatea vieții. 

Oamenii mănâncă pentru a arăta că lumea nu se prăbușește odată 

cu anul vechi. Hrana spune: viața merge mai departe. Într-o noapte în 

care totul este în mișcare, zgomot și ardere, masa introduce o pauză, o 

așezare, o respirație. 

Masa de Ajun este, în primul rând, colectivă.  

A mânca singur în această noapte este perceput ca un semn rău. 

Singurătatea este asociată cu fragmentarea, cu lipsa de protecție. 

Comunitatea se adună în jurul mesei pentru a-și reafirma unitatea exact 

în momentul în care timpul este fragmentat. Masa devine un mic centru 

de stabilitate într-un univers aflat în tranziție. 

Ordinea mesei este, de asemenea, importantă.  

În multe zone, masa de Ajun nu este haotică, ci urmează o 

rânduială: cine se așază, cine începe, ce se mănâncă prima dată. Această 

rânduială nu este un protocol rigid, ci o miniatură a ordinii dorite 

pentru anul nou. Acolo unde timpul mare este instabil, timpul mic al 

mesei trebuie să fie ordonat. 

Hrana consumată în Ajun este adesea încărcată simbolic.  

Chiar și atunci când meniul diferă regional, logica rămâne 

aceeași: mâncăruri care semnifică belșug, rotunjime, continuitate. 

Forma rotundă, consistența, abundența sunt preferate. Mâncarea 

trebuie să „țină”, să sature, să sugereze stabilitate. Foamea în Ajun este 

un semn rău, pentru că foamea simbolizează lipsa și instabilitatea. 

Este esențial de înțeles că masa de Ajun nu este o masă de exces 

individual, ci una de confirmare colectivă a belșugului. Chiar și atunci 

când resursele sunt limitate, masa este făcută „cum se poate”, dar nu 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

33 
 

este omisă. Lipsa mesei ar însemna recunoașterea simbolică a eșecului 

anului care urmează. Prin masă, comunitatea afirmă că are suficiente 

resurse pentru a intra în noul timp. 

Masa funcționează și ca un act de legare a generațiilor.  

Copiii, adulții și bătrânii se regăsesc la aceeași masă.  

Această reunire nu este întâmplătoare. Într-o noapte de prag, 

generațiile trebuie să fie prezente simultan pentru ca timpul să poată fi 

transmis. Masa devine un spațiu de transfer simbolic: cei bătrâni 

„predau” timpul, cei tineri îl „preiau”. 

În acest sens, masa de Ajun are și o funcție pedagogică.  

Copiii învață, prin simpla participare, că acest moment este 

diferit. Ei sunt lăsați să stea treji, să mănânce împreună cu adulții, să 

participe la conversații care, în alte seri, le-ar fi fost interzise. Această 

includere marchează o inițiere discretă în rânduiala timpului. 

Masa de Ajun este, totodată, un act de echilibrare a exceselor. 

După zgomot, foc și mișcare, masa aduce calm. Ea temperează 

violența simbolică a ritualurilor de alungare. Fără masă, Ajunul ar 

rămâne doar o noapte de destrămare. Cu masa, destrămarea este 

contrabalansată de reconstruire. Se distruge vechiul, dar se 

consolidează prezentul. 

În modernitate, această funcție nu a dispărut, ci s-a transformat. 

Cina de Revelion, masa festivă, bufetul bogat sunt expresii 

contemporane ale aceleiași nevoi: a mânca împreună într-un moment 

de tranziție. Chiar și atunci când sensul ritual nu este conștientizat, 

oamenii simt că masa este indispensabilă. Un Revelion fără masă este 

perceput ca incomplet. 

Excesul culinar modern poate fi interpretat ca o hiper-

compensare a pierderii sensului ritual. Când nu mai știm de ce mâncăm, 

mâncăm mai mult. Abundența devine substitut pentru semnificație. Cu 

toate acestea, structura rămâne recognoscibilă: masa marchează pragul. 

Masa de Ajun are și o dimensiune oraculară.  

În unele tradiții, felul în care decurge masa, ce se varsă, ce se 

termină primul, cine mănâncă mai mult sau mai puțin sunt interpretate 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

34 
 

ca semne pentru anul care vine. Aceste interpretări arată cât de mult este 

investită masa cu putere simbolică. Ea nu este doar consum, ci citire a 

viitorului. 

Un element esențial este momentul mesei.  

Este plasat înainte de miezul nopții sau chiar în jurul acestuia. 

Masa nu vine după instalarea noului an, ci în prag. Ea face parte 

din procesul de trecere, nu din rezultatul lui. Prin masă, comunitatea se 

pregătește să întâmpine noul timp într-o stare de stabilitate și coeziune. 

De asemenea, masa de Ajun este adesea însoțită de urări, de tăceri 

semnificative, de gesturi mici, dar atent controlate. Nimic nu este 

complet întâmplător. Chiar și în formele moderne, există o atenție 

specială asupra atmosferei. Masa trebuie să fie „frumoasă”, „bogată”, 

„bine pusă”. Aceste adjective nu sunt estetice, ci proiective: așa cum 

este masa, așa se dorește să fie anul. 

În concluzie, masa de Ajun este un ritual de continuitate într-un 

timp suspendat. Ea afirmă viața în mijlocul destrămării, ordinea în 

mijlocul haosului, belșugul în fața incertitudinii.  

Prin hrană, comunitatea se stabilizează și își dă curaj să pășească 

în noul an. Fără această masă, Ajunul ar fi o noapte de ruptură pură. Cu 

ea, ruptura devine suportabilă și fertilă. 
 

5.Miezul nopții – clipa zero a timpului 

Miezul nopții dintre ani este unul dintre cele mai încărcate 

momente simbolice din experiența umană colectivă. El nu este doar o 

secundă care separă două date din calendar, ci clipa zero a timpului, 

momentul în care continuitatea este suspendată definitiv și în care 

ordinea temporală este reconfigurată. În imaginarul tradițional 

românesc, miezul nopții nu este un punct neutru, ci un nod existențial, 

un loc de concentrare maximă a sensului. 

Această clipă nu aparține nici anului vechi, nici anului nou.  

Ea este, propriu-zis, în afara timpului. Tocmai de aceea este atât 

de temută, dar și atât de dorită. În miezul nopții, vechiul a murit deja 

simbolic, iar noul nu a preluat încă pe deplin autoritatea. Lumea se află, 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

35 
 

pentru o fracțiune de timp, într-o stare de vid ontologic. Acest vid nu 

este lipsă, ci potențial pur. 

În tradiție, miezul nopții este momentul în care totul se poate 

întâmpla. De aceea, atenția comunității se concentrează obsesiv asupra 

acestei clipe. Nimeni nu trebuie să lipsească. Nimeni nu trebuie să fie 

inconștient, neatent, adormit. Miezul nopții trebuie „prins”, „văzut”, 

„marcat”. A rata acest moment înseamnă a rata nașterea timpului. 

Această obsesie pentru miezul nopții explică numărătoarea 

inversă, prezentă astăzi în formele moderne ale Revelionului. 

Numărătoarea nu este un joc recent, ci o tehnică de domesticire a 

timpului. Omul nu așteaptă pasiv schimbarea. El o anticipează, o 

măsoară, o încadrează. Prin numărare, clipa zero este făcută vizibilă și 

controlabilă. 

În imaginarul popular, miezul nopții este și un moment 

de permeabilitate maximă. Granițele dintre lumi sunt cele mai subțiri. 

De aceea, multe credințe spun că în această clipă se pot face 

dorințe, se pot rosti urări decisive, se pot citi semne. Viitorul este 

deschis pentru o fracțiune de timp. După aceea, el se va închide treptat 

în destin. 

Acest lucru explică de ce cuvântul rostit la miezul nopții este 

investit cu o putere enormă. Urarea, promisiunea, jurământul nu sunt 

simple formule. Ele sunt acte performative, rostite într-un moment în 

care timpul nu opune rezistență. De aceea, se acordă o atenție extremă 

la ce se spune și ce nu se spune în acel moment. Cuvântul poate fixa 

direcția noului an. 

Miezul nopții este și momentul în care zgomotul atinge apogeul. 

Clopote, artificii, strigăte, muzică – toate explodează simultan. 

Această explozie nu este haotică, ci concentrată. Ea marchează 

exact clipa rupturii. Este semnalul colectiv că vechiul timp a fost 

definitiv închis și că noul timp poate începe să curgă. 

În plan simbolic, miezul nopții este momentul în care haosul este 

maximal, pentru ca ordinea să poată fi reconstituită. Înainte și după 

această clipă, lucrurile sunt mai clare. Doar în miez există ambiguitate 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

36 
 

totală. Această ambiguitate este necesară. Fără ea, nu ar exista adevărată 

reînnoire, ci doar ajustare superficială. 

În cultura tradițională, miezul nopții este asociat și cu pericolul. 

Este momentul în care forțele reziduale ale anului vechi încearcă 

să se agațe de lume. De aceea, ritualurile de alungare, zgomotul, focul 

sunt concentrate în jurul acestei clipe. Comunitatea nu lasă miezul 

nopții să fie tăcut sau gol. El este ocupat, saturat de gesturi și sunete. 

Miezul nopții are și o funcție de egalizare socială.  

În acel moment, diferențele dintre oameni se estompează.  

Toți sunt supuși aceleiași rupturi temporale. Bogat sau sărac, tânăr 

sau bătrân, copil sau adult – toți intră simultan în noul timp. Această 

simultaneitate creează un sentiment de egalitate rar întâlnit în alte 

contexte sociale. 

În modernitate, acest aspect nu a dispărut.  

La miezul nopții, oamenii se îmbrățișează, își urează, își trimit 

mesaje, indiferent de ierarhii. Acest comportament reflectă exact 

funcția arhaică a clipei zero: resetarea relațiilor. Conflictele sunt 

suspendate, chiar dacă temporar. Noul timp cere un început curat. 

Miezul nopții este și momentul în care timpul reîncepe să curgă, 

dar într-o formă nouă. După această clipă, lucrurile revin treptat la 

ordine. Zgomotul scade, masa se reia, conversațiile se liniștesc. Această 

tranziție arată că miezul nopții nu este un scop în sine, ci un prag. Odată 

trecut, el își pierde puterea. 

În plan existențial, miezul nopții este o lecție despre fragilitatea 

timpului. Oamenii văd cum un an întreg dispare într-o clipă. Toate 

eforturile, suferințele, bucuriile sunt înglobate într-un trecut ireversibil. 

Această conștientizare produce emoție, melancolie, uneori 

tristețe. Dar produce și speranță: dacă timpul se poate închide, se poate 

și redeschide. 

Această ambivalență explică intensitatea emoțională a miezului 

nopții. Lacrimi, râsete, îmbrățișări, tăceri – toate coexistă. Nu este o 

emoție simplă, ci un amestec profund. Miezul nopții nu este doar 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

37 
 

început, ci și doliu pentru ceea ce a fost. De aceea, el este atât de 

memorabil. 

În lipsa ritualului, miezul nopții ar fi o secundă ca oricare alta. 

Dar cultura l-a transformat într-un moment sacralizat. Chiar și în 

societățile secularizate, această sacralizare persistă. Oamenii simt că 

„nu e o noapte obișnuită”. Această intuiție este moștenirea directă a 

logicii rituale. 

Miezul nopții este, în fond, punctul de sutură al timpului.  

Aici se leagă ceea ce s-a rupt, dar într-o formă nouă. Fără această 

sutură, timpul ar rămâne fragmentat. Cu ea, continuitatea este 

restaurată, dar purificată. 

În concluzie, miezul nopții din Ajunul Anului Nou este clipa zero 

a timpului, momentul în care vechiul este definitiv închis și noul este 

invitat să înceapă. Este o clipă de maximă vulnerabilitate și maximă 

putere simbolică. Prin zgomot, cuvânt, prezență și gest, comunitatea 

transformă această fracțiune de timp într-un eveniment fondator. Fără 

miezul nopții ritualizat, Ajunul ar rămâne suspendat. Cu el, timpul își 

recapătă direcția, iar lumea poate merge mai departe. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

38 
 

 

Capitolul III 

 

Îngroparea Anului Vechi. Ritual, foc,  

mască și comunitate 
 

 

 

1.Îngroparea anului – sens, denumiri, arii etnografice 

Îngroparea Anului Vechi reprezintă unul dintre cele mai radicale 

și mai explicite ritualuri de trecere din cultura românească.  

Dacă Ajunul și miezul nopții operează prin suspendare și ruptură 

simbolică, îngroparea anului introduce un gest definitiv: moartea 

asumată, vizibilă, publică a timpului vechi. Nu este vorba despre o 

metaforă discretă, ci despre o dramaturgie rituală în care anul este 

tratat ca un corp care trebuie scos din circuitul vieții. 

În mentalul tradițional, anul nu poate fi lăsat să dispară de la sine. 

Un timp degradat, obosit, încărcat de evenimente nu se dizolvă 

natural. El trebuie expulzat. Îngroparea este răspunsul cultural la 

această nevoie. Este un ritual de închidere totală, fără ambiguități. Anul 

vechi nu este doar „lăsat în urmă”, ci înmormântat, cu tot ceea ce 

implică acest gest: separare, doliu, evacuare, tăcere finală. 

Sensul profund al îngropării anului este acela de a 

împiedica revenirea. În lipsa ritualului, anul vechi ar putea continua să 

influențeze prezentul, să se strecoare în noul timp sub forma 

ghinionului, a bolii, a conflictului sau a stagnării.  

Îngroparea funcționează ca un sigiliu simbolic. Ceea ce este 

îngropat nu mai are acces la suprafață. Ritualul produce o barieră între 

timpuri. 

Denumirile acestui ritual diferă în funcție de zonă, dar toate 

converg spre aceeași idee: anul trebuie scos din lume. Se vorbește 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

39 
 

despre „îngroparea anului”, „moartea anului”, „alungarea anului 

vechi”, „gonirea anului”. Chiar și atunci când termenul „îngropare” 

nu este folosit explicit, structura rituală rămâne aceeași. Anul este 

personificat, tratat ca o entitate care poate fi dusă, arsă, mascată, 

batjocorită și, în final, eliminată. 

Această personificare este esențială.  

Un timp abstract nu poate fi îngropat. De aceea, cultura populară 

transformă anul într-o ființă simbolică. El poate fi reprezentat printr-o 

păpușă, o mască, un personaj grotesc, un animal ritualic. Aceste 

reprezentări nu sunt simple ornamente. Ele oferă un „corp” anului, 

făcând posibil gestul final: eliminarea sa. 

Ariile etnografice în care ritualul îngropării anului este atestat 

sunt vaste și variate. În Moldova, Bucovina, Maramureș, Transilvania 

și în zonele de interferență culturală, ritualul apare sub forme adaptate 

contextului local. Deși detaliile diferă, logica de bază este aceeași: 

comunitatea trebuie să participe activ la dispariția anului vechi. 

În Moldova și Bucovina, îngroparea anului este adesea legată de 

jocurile cu măști, de ceata de urători și de ritualurile zgomotoase. Anul 

este „gonit” prin zgomot, foc și mișcare, iar această gonire echivalează 

cu o îngropare simbolică. Nu există neapărat un mormânt, dar există 

o expulzare colectivă. 

În Maramureș, ritualurile sunt adesea mai elaborate, cu personaje 

clar definite, cu roluri bine stabilite. Anul vechi poate fi ridiculizat, 

judecat, batjocorit înainte de a fi eliminat. Această batjocură nu este 

lipsă de respect, ci o formă de dezacralizare finală. Un timp care a fost 

sacru prin funcția sa trebuie desacralizat pentru a putea fi îngropat. 

În Transilvania, influențele central-europene se împletesc cu 

fondul arhaic local, generând forme de ritual în care îngroparea este 

mascată sub joc, carnaval sau procesiune. Dar chiar și aici, structura 

rămâne recognoscibilă: un personaj sau un obiect simbolizează anul 

vechi și este scos din spațiul comunității. 

Un element comun tuturor acestor arii este caracterul public al 

ritualului.  



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

40 
 

Îngroparea anului nu se face în taină. Ea trebuie văzută, auzită, 

recunoscută de toți. Timpul vechi nu este eliminat pe ascuns. El este 

expus, confruntat, apoi scos afară. Această publicitate este esențială 

pentru eficiența ritualului. Un an îngropat fără martori riscă să se 

întoarcă. 

Ritualul implică adesea și o dimensiune ludică.  

Jocul, masca, ironia, exagerarea sunt instrumente prin care 

comunitatea își permite să se apropie de moarte fără teamă. Îngroparea 

anului nu este un ritual funebru solemn, ci unul ambivalent, situat între 

râs și seriozitate. Această ambivalență reflectă relația complexă a 

omului cu timpul: anul a fost greu, dar a fost și al lui; trebuie să dispară, 

dar nu fără recunoaștere. 

Este important de subliniat că îngroparea anului nu este un ritual 

al disperării, ci al controlului.  

Comunitatea nu se supune timpului, ci îl gestionează. Prin 

îngropare, oamenii afirmă că timpul nu este o forță autonomă, ci un 

ciclu care poate fi închis și redeschis. Acest gest oferă un sentiment de 

putere simbolică într-o lume altfel supusă hazardului. 

Îngroparea anului are și o funcție psihologică profundă. Ea 

permite descărcarea tensiunilor acumulate. Tot ce a fost greu, nedrept, 

dureros este proiectat asupra anului vechi și eliminat odată cu el. 

Ritualul funcționează ca o catharsis colectiv. Fără acest mecanism, 

comunitatea ar intra în noul an încărcată de resentimente și eșecuri. 

În modernitate, ritualul explicit al îngropării anului a fost în mare 

parte abandonat sau redus la forme simbolice slabe. Cu toate acestea, 

ideea persistă. Expresii precum „să lăsăm anul vechi în urmă”, „să 

uităm ce a fost” sunt ecouri ale acestui ritual. Chiar și distrugerea 

obiectelor, aruncarea hainelor vechi sau „resetările” simbolice moderne 

sunt variante degradate ale aceleiași nevoi: închiderea definitivă a unui 

ciclu. 

Este relevant de observat că acolo unde ritualul a dispărut 

complet, anxietatea de început de an este mai mare. Oamenii simt că nu 

au „închis” corect trecutul. Îngroparea anului, chiar și sub forme ludice 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

41 
 

sau simbolice, oferă un sentiment de finalitate pe care simpla schimbare 

de dată nu îl poate produce. 

În concluzie, îngroparea Anului Vechi este un ritual fundamental 

de eliminare simbolică a timpului degradat.  

Prin personificare, publicitate, joc și expulzare, comunitatea se 

asigură că vechiul nu mai are acces la nou. Indiferent de denumire sau 

de variațiile regionale, acest ritual exprimă o intuiție profundă: timpul 

nu trebuie doar lăsat să treacă, ci închis, pentru ca viața să poată 

continua în ordine. 
 

2.Focul ritual – ardere, purificare, resetare 

În arhitectura ritualurilor de trecere dintre ani, focul ocupă o 

poziție centrală, aproape inevitabilă. Dacă îngroparea anului fixează 

gestul final al despărțirii, focul este instrumentul prin care despărțirea 

devine ireversibilă. Arderea nu negociază, nu lasă resturi simbolice 

negociabile, nu permite întoarcerea. Ceea ce a ars nu mai poate reveni 

sub aceeași formă.  

De aceea, focul este chemat atunci când comunitatea simte nevoia 

unui final adevărat. 

În cultura românească tradițională, focul nu este doar o sursă de 

lumină sau căldură, ci o forță ontologică. El transformă substanța 

lucrurilor, schimbă stările, trece materia dintr-o condiție în alta. Prin 

ardere, vechiul este consumat, redus la cenușă, adică la un stadiu neutru, 

lipsit de identitate. Anul vechi, odată ars simbolic, nu mai este „an”. 

Devine materie inertă, fără putere asupra prezentului. 

Focul ritual din contextul Anului Nou nu este un foc utilitar.  

El nu este aprins pentru gătit, nici pentru încălzire. Este un 

foc gratuit din punct de vedere practic, dar indispensabil din punct de 

vedere simbolic. 

Acest caracter neutilitar îi conferă sacralitate. Comunitatea 

acceptă consumul de resurse pentru a produce sens. Arderea devine un 

act de investiție simbolică. 

Un aspect esențial este momentul aprinderii focului.  



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

42 
 

Focul nu este aprins oricând. El apare în Ajun, în jurul miezului 

nopții sau imediat după, adică exact în intervalul de maximă 

instabilitate temporală. Focul nu precedă ruptura, ci o însoțește și o 

consfințește. El marchează vizual și fizic ceea ce ritualul afirmă 

simbolic: vechiul timp nu mai este acceptabil. 

În multe zone, focul este asociat direct cu elemente care 

reprezintă anul vechi: obiecte uzate, resturi, măști, păpuși ritualice. 

Arderea acestora nu este întâmplătoare. Obiectele au acumulat 

uzură, istorie, memorie. Prin foc, această memorie este ștearsă. 

Comunitatea scapă nu doar de obiect, ci de încărcătura temporală a 

acestuia. 

Focul are o funcție clară de purificare.  

În imaginarul popular, tot ce a fost atins de foc este curățat. Boala, 

ghinionul, răul sunt „arse”. 

Această purificare nu este morală, ci existențială. Nu se judecă 

faptele anului vechi, ci se elimină efectele sale negative. Focul nu iartă 

și nu condamnă. El transformă. 

Este important de remarcat că focul ritual nu este discret.  

El este vizibil, uneori ostentativ. Flăcările trebuie să fie văzute, să 

lumineze, să impresioneze. Această vizibilitate este esențială pentru 

funcția sa comunitară. Arderea trebuie să fie confirmată public. Un foc 

ascuns nu îndeplinește rolul ritual. Comunitatea trebuie să știe că anul 

vechi a fost consumat. 

Focul produce și sunet: trosnet, pocnituri, explozii mici.  

Acest sunet completează zgomotul ritual despre care s-a vorbit 

anterior. Arderea nu este un proces silențios. Ea semnalează activ că o 

transformare are loc. Sunetul focului este un mesaj: ceva se termină 

definitiv. 

În multe ritualuri, focul este însoțit de mișcare circulară: oamenii 

se adună în jurul lui, dansează, îl ocolesc. Cercul este o formă de 

protecție, dar și de control. Focul este puternic, periculos, dar ținut sub 

supraveghere. Comunitatea nu se supune focului, ci îl integrează într-o 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

43 
 

ordine simbolică. Această integrare arată că distrugerea este controlată, 

nu haotică. 

Din punct de vedere simbolic, focul are o dublă valență: distruge 

și regenerează. Cenușa rămasă este uneori împrăștiată pe câmpuri sau 

în grădină, ca semn de fertilitate. Această practică sugerează că din 

distrugerea anului vechi se naște potențialul anului nou.  

Arderea nu este final absolut, ci transformare ciclică. 

Această logică explică de ce focul este atât de prezent în 

ritualurile agricole și de început de ciclu. Anul vechi este ars pentru ca 

noul an să poată fi roditor. Cenușa devine substrat. Moartea timpului 

vechi devine condiția vieții timpului nou. Focul face legătura dintre 

sfârșit și început. 

În plan psihologic, focul oferă un sentiment de ușurare.  

A vedea ceva arzând, dispărând, produce impresia de descărcare. 

Oamenii simt că povara anului vechi se consumă efectiv. Acest efect nu 

este imaginar. 

El funcționează prin participare emoțională și corporală. Căldura, 

lumina, mirosul ardent sunt stimuli puternici care marchează finalul. 

În modernitate, focul ritual a fost transformat, dar nu eliminat. 

Artificiile sunt cea mai clară dovadă. Ele combină focul cu 

zgomotul și spectacolul vizual. Deși sunt percepute ca divertisment, ele 

îndeplinesc aceeași funcție: ard simbolic vechiul timp într-o formă 

acceptabilă pentru societatea urbană. Cerul luminat devine spațiul în 

care ard resturile anului. 

Este semnificativ că oamenii simt nevoia artificiilor chiar și 

atunci când nu le pot explica sensul. Fără foc, Revelionul pare 

incomplet. Această intuiție colectivă arată cât de adânc este înrădăcinată 

logica arderii în ritualul de trecere. 

Focul are și o funcție de separare definitivă.  

După ardere, nu se mai întoarce nimeni la anul vechi. Ritualul nu 

permite nostalgii excesive. După foc, urmează reorganizarea, urările, 

începutul. Focul este ultimul gest adresat trecutului. 

În lipsa focului, ritualul îngropării ar rămâne incomplet. 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

44 
 

Îngroparea fără ardere riscă să lase resturi, urme, posibilitatea 

revenirii. Arderea sigilează procesul. De aceea, în multe ritualuri, 

îngroparea și focul sunt inseparabile. Se îngroapă ceea ce a ars sau se 

arde ceea ce urmează să fie îngropat. Cele două gesturi se susțin 

reciproc. 

În concluzie, focul ritual este instrumentul radical al resetării 

timpului. Prin ardere, anul vechi este consumat, purificat și transformat 

într-o materie lipsită de putere. Comunitatea nu lasă trecutul să se 

dizolve pasiv, ci îl arde activ, sub privirea tuturor.  

Focul nu este un exces festiv, ci o necesitate simbolică.  

Fără el, ruptura nu ar fi completă. Cu el, timpul vechi este 

definitiv închis, iar noul timp poate începe fără reziduuri. 
 

3.Masca și jocul – Capra, Ursul, Malanca, Cerbul 

Masca este unul dintre cele mai sofisticate instrumente rituale ale 

culturii românești de Anul Nou. Ea nu este un accesoriu folcloric și nici 

o formă de divertisment arhaic, ci un dispozitiv simbolic de tranziție, 

menit să permită comunității să opereze asupra timpului vechi fără a fi 

contaminată de acesta. Prin mască, omul iese temporar din identitatea 

sa obișnuită și intră într-o zonă de ambiguitate controlată, exact acolo 

unde anul vechi trebuie confruntat și eliminat. 

În ritualurile de îngropare a anului, masca îndeplinește o funcție 

esențială: dezindividualizarea.  

Anul vechi nu poate fi alungat de indivizi izolați, ancorați în 

identitățile lor cotidiene. El este o entitate colectivă, rezultatul unui timp 

trăit de întreaga comunitate. De aceea, confruntarea cu el trebuie să fie 

colectivă și simbolică. Masca permite această colectivizare a acțiunii. 

Sub mască, omul nu mai este el însuși, ci devine purtătorul unei funcții 

rituale. 

Jocul măștilor apare exact în acest context de final de ciclu. 

Capra, Ursul, Malanca, Cerbul nu sunt simple personaje pitorești. 

Ele sunt arhetipuri funcționale, fiecare purtând o încărcătură 

simbolică specifică legată de moartea și renașterea timpului. Prin joc, 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

45 
 

aceste figuri intră în sat, îl traversează, îl zguduie și îl curăță, 

pregătindu-l pentru anul nou. 

Capra este, poate, cea mai răspândită și mai ușor de recunoscut 

mască rituală. Ea este o figură a fertilității, vitalității și excesului.  

În jocul Caprei, animalul moare și învie simbolic. Această moarte 

nu este una definitivă, ci una ciclică, legată de ritmul naturii. Capra 

cade, este plânsă, apoi se ridică și joacă din nou. Acest scenariu este 

o miniatură rituală a anului: degradare, moarte, renaștere. 

Prin Capră, comunitatea exprimă speranța că din moartea anului 

vechi va ieși un timp nou, fertil. Dar Capra nu este doar promisiune. Ea 

este și exces, zgomot, dezordine. Mișcările ei sunt sacadate, uneori 

agresive. Capra nu mângâie spațiul, ci îl invadează. Acest caracter 

invaziv este necesar pentru a scoate reziduurile timpului vechi din 

ascunzători. 

Ursul, spre deosebire de Capră, aduce în ritual forța brută și 

puterea regeneratoare a naturii. Ursul este un animal liminal prin 

excelență: trăiește între sălbăticie și familiaritate, între viață activă și 

hibernare. Jocul Ursului este un ritual de trezire a pământului. Bătăile 

tobelor, pașii grei, mișcările ritmate au rolul de a zgudui lumea, de a o 

scoate din amorțeala anului vechi. 

Ursul moare și el simbolic în unele variante ale jocului, pentru a 

reveni la viață. Această revenire este esențială. Ea arată că moartea 

timpului nu este un sfârșit absolut, ci o etapă necesară pentru 

regenerare. Ursul este un garant al continuității vieții, dar numai după 

ce vechiul a fost eliminat. 

Malanca este una dintre cele mai complexe și mai teatrale forme 

de joc mascat. Ea combină travestiul, parodia, inversarea rolurilor și 

satira socială. În Malancă, ordinea obișnuită este răsturnată: bărbații 

joacă roluri feminine, tinerii joacă roluri de bătrâni, autoritatea este 

ridiculizată. Această inversare nu este o blasfemie, ci o strategie rituală 

de dezamorsare a tensiunilor. 

Prin Malancă, comunitatea își permite să râdă de sine, să își 

expună defectele, să scoată la suprafață conflictele ascunse. Tot ce a fost 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

46 
 

reprimat în cursul anului este exprimat într-o formă controlată. Această 

expresie este esențială pentru ca anul vechi să poată fi îngropat fără 

resentimente. Râsul devine un instrument de purificare. 

Cerbul, prezent mai ales în anumite zone din Transilvania și 

Moldova, este o mască a regalității naturale și a ciclului solar. Coarnele 

sale simbolizează ramificarea timpului, creșterea, puterea.  

Jocul Cerbului este adesea mai solemn decât al Caprei sau al 

Ursului. El introduce o dimensiune de ordine cosmică în haosul ritualic 

al îngropării anului. 

Prin Cerb, comunitatea afirmă că, dincolo de dezordine și moarte 

simbolică, există o ordine superioară care va fi restabilită. Cerbul este 

mesagerul acestui nou echilibru. El nu zguduie lumea, ci o traversează 

cu demnitate, marcând sfârșitul și începutul ca pe un proces legitim. 

Masca are și rolul de a permite contactul cu periculosul fără 

riscuri directe.  

Anul vechi este periculos tocmai pentru că este încărcat de 

evenimente, de suferințe, de eșecuri. A-l confrunta direct ar fi 

copleșitor. Masca creează o distanță. Sub mască, omul poate face lucruri 

pe care nu le-ar putea face în identitatea sa obișnuită. Această distanță 

este esențială pentru eficiența ritualului. 

Jocul este inseparabil de mască.  

Fără joc, masca ar fi inertă. Jocul introduce mișcare, zgomot, 

interacțiune. Prin joc, masca devine activă, pătrunde în spațiu, 

interacționează cu oamenii, provoacă reacții. Jocul este forma prin care 

masca își exercită funcția de curățare simbolică a comunității. 

Este important de remarcat că aceste jocuri nu sunt improvizate. 

Ele urmează scenarii transmise din generație în generație. Chiar 

și atunci când apar variații, structura de bază rămâne recognoscibilă. 

Această stabilitate arată că jocurile măștilor sunt tehnologii 

culturale testate în timp, nu simple distracții. 

În modernitate, masca a fost adesea redusă la spectacol folcloric 

sau atracție turistică. Dar chiar și în aceste forme degradate, ea păstrează 

ceva din forța sa originară. Publicul simte că nu asistă doar la un dans, 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

47 
 

ci la ceva mai vechi, mai adânc. Această senzație este semnul că masca 

încă funcționează simbolic. 

Masca și jocul sunt, în fond, modalități de a spune ceea ce nu 

poate fi spus direct. Ele vorbesc despre moarte, despre degradare, 

despre frică și speranță, fără a folosi limbajul abstract. Prin corp, 

mișcare și sunet, ele exprimă ceea ce comunitatea știe intuitiv: anul 

vechi trebuie scos din lume pentru ca noul să poată intra. 

În concluzie, Capra, Ursul, Malanca și Cerbul nu sunt simple 

relicve folclorice, ci instrumente rituale esențiale ale îngropării Anului 

Vechi.  

Prin mască și joc, comunitatea își permite să confrunte moartea 

timpului fără a fi distrusă de ea. Râsul, zgomotul, travestiul și 

dramatizarea creează un spațiu sigur în care vechiul poate fi eliminat, 

iar noul pregătit. Fără mască și joc, ritualul ar fi prea dur. Cu ele, el 

devine suportabil, eficient și memorabil. 
 

4.Ceata rituală – ordine, ierarhie, roluri 

În centrul ritualurilor de Anul Nou din cultura românească nu se 

află individul, ci ceata. Ceata rituală este structura prin care 

comunitatea își organizează intervenția asupra timpului. Fără ceată, 

îngroparea Anului Vechi ar fi o sumă de gesturi disparate, lipsite de 

coerență și forță simbolică. Cu ceată, ritualul capătă ordine, ritm și 

autoritate.  

Ceata nu este un grup ad-hoc, ci o instituție temporară a 

comunității, activată exclusiv în momentele de prag. 

Ceata apare acolo unde este nevoie de acțiune colectivă 

coordonată. Îngroparea anului nu poate fi realizată de un singur om, 

oricât de puternic ar fi. Timpul vechi este rezultatul trăirii comune, iar 

eliminarea lui cere o voință comună. Ceata este expresia organizată a 

acestei voințe. Ea funcționează ca un corp ritual unic, în care fiecare 

membru are un rol precis. 

Structura cetei este, de regulă, ierarhică, chiar dacă această 

ierarhie este temporară și simbolică.  



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

48 
 

Există conducători, executanți, personaje centrale și personaje 

secundare. Această ierarhie nu este arbitrară. Ea reflectă nevoia de 

ordine într-un moment de dezordine controlată. În Ajun și în ritualurile 

de îngropare, lumea este zguduită. Tocmai de aceea, ceata trebuie să fie 

bine organizată. Haosul nu este lăsat să se extindă, ci este canalizat. 

Conducătorul cetei, adesea numit vătaf sau cap de ceată, are o 

funcție esențială. El nu este doar un coordonator logistic, ci un garant 

al corectitudinii rituale. El se asigură că jocurile sunt respectate, că 

traseul este urmat, că momentele-cheie sunt bine marcate. În lipsa lui, 

ritualul ar risca să se fragmenteze sau să devină pur divertisment. 

Rolurile din ceată sunt distribuite în funcție de vârstă, experiență 

și capacitate. Tinerii sunt adesea cei care poartă măștile grele, care fac 

zgomot, care dansează intens. Această distribuție nu este întâmplătoare. 

Tinerii sunt asociați cu energia, forța și capacitatea de efort. Ei 

sunt cei chemați să zguduie lumea, să alunge vechiul, să suporte efortul 

fizic al ritualului. 

Bătrânii, chiar dacă nu participă direct la joc, au un rol 

de validare. Prezența lor, privirea lor, aprobarea lor tacită conferă 

legitimitate acțiunii cetei. Fără această validare, ceata ar fi doar un grup 

de tineri gălăgioși. Cu ea, ceata devine purtătoarea tradiției și a 

autorității comunitare. 

Un aspect esențial este faptul că ceata funcționează pe baza 

unor reguli stricte, chiar dacă din exterior pare haotică.  

Există momente când se intră într-o gospodărie și momente când 

se iese, momente când se joacă și momente când se tace, momente când 

se cere și momente când se oferă. Aceste reguli sunt cunoscute de 

participanți și respectate cu seriozitate. Ele garantează eficiența 

ritualului. 

Ceata este și un spațiu de inițiere socială.  

Pentru tineri, participarea la ceată nu este doar o distracție, ci un 

pas important în integrarea lor deplină în comunitate. Prin ceată, ei 

învață regulile nescrise ale vieții colective: cooperarea, respectul 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

49 
 

ierarhiei, responsabilitatea față de ceilalți. Ritualul devine, astfel, un 

instrument educativ profund. 

În același timp, ceata oferă un cadru controlat pentru exprimarea 

agresivității simbolice. Zgomotul, invazia spațiului, mișcările bruște ar 

fi inacceptabile în alte contexte. În cadrul cetei, ele sunt permise și chiar 

încurajate. Această permisivitate temporară previne acumularea 

tensiunilor pe termen lung. Comunitatea își descarcă energiile într-un 

mod ritualizat. 

Ceata nu acționează la întâmplare în spațiu. Traseul ei este adesea 

bine stabilit. Ea merge din casă în casă, din margine în centru, sau 

invers, confirmând astfel posesia simbolică a spațiului comunitar. Prin 

trecerea cetei, fiecare gospodărie este inclusă în procesul de îngropare 

a anului. Nimeni nu trebuie să rămână „neatins” de ritual. 

Această includere este esențială.  

Un an vechi care nu a fost îngropat în toate colțurile comunității 

riscă să supraviețuiască fragmentar. Ceata asigură completitudinea 

procesului. Ea este instrumentul prin care ritualul devine total. 

Este important de remarcat că ceata nu este o structură 

permanentă. Ea se dizolvă după încheierea ritualului. Această dizolvare 

este la fel de importantă ca formarea. Ceata există doar pentru a rezolva 

o problemă punctuală: eliminarea anului vechi. Odată rezolvată această 

problemă, structura nu mai este necesară. Această temporaritate previne 

rigidizarea socială. 

În modernitate, rolul cetei a fost parțial preluat de alte forme de 

organizare: grupuri de prieteni, echipe de spectacol, instituții culturale. 

Cu toate acestea, esența rămâne. Oamenii simt nevoia să fie 

împreună, organizați, coordonați în momentul trecerii dintre ani. 

Revelionul modern, cu mesele mari, petrecerile colective și 

sincronizările publice, este o formă adaptată a aceleiași logici. 

Ceata rituală este, în fond, mecanismul prin care comunitatea își 

exercită suveranitatea asupra timpului. Prin ordine, ierarhie și roluri, 

ea arată că schimbarea nu este lăsată la voia întâmplării. Timpul este 

întâmpinat, gestionat și reconfigurat prin acțiune colectivă. 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

50 
 

Fără ceată, ritualul ar deveni fragil, individualizat, lipsit de forță. 

Cu ceată, el devine robust, memorabil și eficient. Ceata este 

garanția că îngroparea anului nu este doar o idee, ci un act comunitar 

deplin. 

În concluzie, ceata rituală reprezintă scheletul organizatoric al 

îngropării Anului Vechi. Prin ordine, ierarhie și distribuția rolurilor, ea 

transformă haosul pragului într-o acțiune controlată. Ceata nu este o 

simplă adunare de oameni, ci o instituție temporară a timpului de 

tranziție. Prin ea, comunitatea dovedește că știe nu doar să trăiască 

timpul, ci și să-l închidă atunci când este nevoie. 
 

5.Alungarea răului – funcția apotropaică a ritualului 

În centrul tuturor ritualurilor de Anul Nou din cultura românească 

se află o funcție fundamentală, adesea invizibilă pentru privirea 

modernă: funcția apotropaică, adică rolul ritualului de a alunga, 

respinge și neutraliza răul.  

Îngroparea Anului Vechi nu este doar o despărțire de timp, ci 

o operațiune de curățare radicală a lumii, menită să împiedice 

transferul negativului dintr-un ciclu temporal în altul. 

În mentalul tradițional, răul nu este o abstracțiune morală, ci 

o prezență activă, acumulativă. El se adună în timp, se lipește de 

oameni, de case, de drumuri, de relații. Anul vechi, prin simplul fapt că 

a existat, a acumulat inevitabil boală, ghinion, moarte, conflicte, 

eșecuri. Acestea nu pot fi lăsate să se transfere automat în anul nou.  

De aceea, ritualul nu se mulțumește să marcheze trecerea, ci 

intervine agresiv asupra răului. 

Funcția apotropaică a ritualului presupune acțiune, nu 

contemplare. Răul nu este analizat, nu este discutat, nu este explicat. El 

este gonit, ars, ridiculizat, zgomotat, expulzat. Cultura tradițională nu 

caută să înțeleagă răul în noaptea de Anul Nou, ci să-l scoată din lume. 

În acest context, ritualul devine o formă de igienă existențială. 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

51 
 

Zgomotul, despre care am vorbit anterior, este unul dintre cele 

mai vechi instrumente apotropaice. Sunetele puternice, repetitive, 

dezordonate sunt considerate intolerabile pentru entitățile negative. 

Răul este asociat cu ascunsul, cu liniștea, cu colțurile nevăzute. 

Zgomotul îl scoate la suprafață și îl alungă. De aceea, Ajunul nu 

este niciodată tăcut. Tăcerea ar permite răului să rămână. 

Focul este al doilea mare instrument apotropaic. Arderea nu doar 

distruge, ci purifică. Tot ce trece prin foc este considerat curățat. Răul 

nu poate traversa focul fără a fi neutralizat. De aceea, focurile rituale 

sunt aprinse la răscruci, la marginea satului, în spații de trecere. Aceste 

locuri sunt considerate vulnerabile, puncte prin care răul ar putea 

pătrunde sau ieși. Focul le sigilează. 

Masca are, de asemenea, o funcție apotropaică profundă. Ea 

sperie, derutează, destabilizează. Răul este imaginat ca fiind ordonat, 

repetitiv, previzibil. Masca introduce haos, exagerare, grotesc. Prin 

formele sale exagerate, sunetele stridente și mișcările imprevizibile, 

masca creează un mediu ostil pentru negativ. Răul nu știe cum să 

reacționeze în fața unei lumi răsturnate. 

Jocul, în special jocul grotesc și parodic, are rolul de a dezarma 

răul prin ridiculizare. Răul trăiește din frică. Atunci când este luat în 

râs, când este caricaturizat, el își pierde puterea. De aceea, multe jocuri 

de Anul Nou conțin elemente obscene, exagerate, absurde. Acestea nu 

sunt deviații morale, ci strategii rituale. Prin râs, comunitatea își afirmă 

superioritatea simbolică asupra răului. 

Ceata rituală este instrumentul prin care funcția apotropaică 

devine eficientă. Un individ singur este vulnerabil. O comunitate 

organizată este protectoare. Prin ceată, alungarea răului devine totală. 

Nimeni nu rămâne în urmă, nimeni nu este exclus. Ceata intră în 

fiecare gospodărie pentru a curăța nu doar spațiul public, ci și spațiul 

intim. Răul nu trebuie să aibă unde să se ascundă. 

Un aspect esențial al funcției apotropaice este liminalitatea.  

Răul este alungat exact în momentul în care ordinea este 

suspendată. În alte zile ale anului, ritualul apotropaic ar fi ineficient sau 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

52 
 

chiar periculos. În Ajun și în noaptea de Anul Nou, însă, lumea este 

deschisă, granițele sunt permeabile. Această deschidere este exploatată 

pentru a scoate răul afară, înainte ca noua ordine să se fixeze. 

Alungarea răului este adesea însoțită de gesturi de închidere: 

închiderea ușilor, ferestrelor, porților după trecerea cetei, stingerea 

focurilor, oprirea zgomotului. Aceste gesturi marchează finalizarea 

procesului. Răul a fost scos, acum lumea poate fi închisă din nou, 

protejată.  

Fără aceste gesturi de închidere, alungarea ar rămâne incompletă. 

Este important de observat că ritualul nu face distincții fine între 

tipurile de rău. Boala, ghinionul, moartea, conflictele, sărăcia sunt 

tratate laolaltă. Toate sunt considerate reziduuri ale timpului vechi. 

Această abordare holistică este extrem de eficientă din punct de 

vedere simbolic. Comunitatea nu fragmentează negativul, ci îl elimină 

în bloc. 

În modernitate, funcția apotropaică a ritualului a fost în mare 

parte desacralizată, dar nu eliminată. Superstițiile, rezoluțiile, dorințele 

rostite la miezul nopții sunt forme slabe ale aceleiași nevoi: a ține răul 

la distanță. Chiar și evitarea anumitor gesturi sau persoane în prima zi 

a anului este o reminiscență clară a logicii apotropaice. 

Este revelator faptul că, în lipsa ritualurilor tradiționale, 

anxietatea legată de începutul de an crește. Oamenii simt că „ceva rău” 

s-ar putea întâmpla, fără să știe exact ce. Această anxietate este semnul 

unei funcții apotropaice neîmplinite. Ritualul nu este un capriciu 

cultural, ci un mecanism de reglare a fricii colective. 

Alungarea răului nu este, însă, un act de violență oarbă. Ea este 

strict ritualizată, limitată în timp și spațiu. După ce răul a fost gonit, 

lumea revine la ordine. Această limitare este esențială. O comunitate 

care trăiește permanent în stare apotropaică ar fi paralizată de frică. 

Ritualul concentrează frica într-un interval scurt și o 

neutralizează. 

Funcția apotropaică a îngropării Anului Vechi este, în fond, 

o afirmație de speranță. Alungarea răului nu ar avea sens dacă oamenii 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

53 
 

nu ar crede că lumea poate fi mai bună după. Ritualul nu neagă existența 

răului, ci refuză dominația lui. Prin zgomot, foc, mască și ceată, 

comunitatea spune: „până aici”. 

În concluzie, alungarea răului este miezul funcțional al ritualului 

de îngropare a Anului Vechi. Fără această dimensiune apotropaică, toate 

celelalte gesturi ar fi goale. Ritualul există pentru a proteja lumea în 

momentul ei cel mai vulnerabil: trecerea dintre timpuri. Prin acțiune 

colectivă, simbolică și controlată, răul este scos din circuit, iar anul nou 

poate începe într-un spațiu curățat, stabil și locuibil. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

54 
 

 

Capitolul IV 

 

Anul care se naște. Urări, rod, speranță 

și ordine nouă 
 

 

 

1.Nașterea simbolică a timpului 

După ce anul vechi a fost îngropat, ars, ridiculizat și alungat, 

lumea nu rămâne goală. Vidul creat prin moartea simbolică a timpului 

trebuie umplut rapid, controlat și orientat.  

De aceea, în cultura tradițională românească, Anul Nou nu este 

doar început cronologic, ci o naștere simbolică, tratată cu o grijă 

comparabilă cu nașterea unui copil. 

Timpul nu „începe”, ci se naște, iar această naștere cere protecție, 

ordine și semnificație. 

Nașterea simbolică a timpului este răspunsul cultural la pericolul 

vidului. Un timp fără identitate, fără direcție, fără nume ar fi periculos. 

El ar putea deveni haotic, ostil, improductiv. Prin ritualuri, urări 

și gesturi atent controlate, comunitatea oferă noului an un cadru de 

existență. Anul nu este lăsat să se formeze singur, ci este întâmpinat, 

modelat, orientat încă din primele clipe. 

Această naștere nu este biologică, ci cosmologică și socială.  

Anul nou este perceput ca o entitate fragilă, încă nefixată. Primele 

ore și primele zile sunt decisive. Tot ceea ce se face în acest interval este 

proiectiv. Gesturile nu descriu realitatea, ci o creează simbolic. De 

aceea, începutul anului este tratat cu o seriozitate care poate părea 

exagerată privirii moderne. 

În mentalul tradițional, timpul nou este inocent, dar vulnerabil. 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

55 
 

El nu a acumulat încă experiență, memorie, uzură. Această 

inocență este o șansă, dar și un risc. Un an prost început poate deveni 

un an prost trăit. De aceea, comunitatea se mobilizează pentru a oferi 

noului timp cele mai bune condiții de „creștere”. 

Nașterea simbolică a timpului este marcată prin urări, nu prin 

constatări. Nu se spune „anul va fi bun”, ci „să fie anul bun”. Această 

formulare arată clar că viitorul nu este considerat fix, ci influențabil. 

Cuvântul rostit are rol performativ. El nu descrie, ci cheamă. 

Urările sunt, în acest sens, echivalentul ritualic al moașei care 

asistă la naștere. 

Un element esențial al nașterii timpului este ordinea.  

După haosul controlat al Ajunului și al ritualurilor de alungare, 

lumea trebuie reașezată. Anul nou nu poate începe în dezordine. De 

aceea, după miezul nopții, zgomotul scade, gesturile devin mai calme, 

ritualurile se transformă în urări, binecuvântări și semne de stabilitate. 

Lumea „se așază” pentru a primi noul timp. 

Nașterea timpului este inseparabilă de ideea de rod. Anul nou este 

așteptat să fie roditor, nu doar în sens agrar, ci existențial. Sănătatea, 

belșugul, pacea, continuitatea familiei sunt toate subsumate ideii de 

rodire. Un an neroditor este un an ratat. De aceea, simbolurile fertilității 

sunt omniprezente: grâne, verdeață, mișcare, copii. 

În acest context, este semnificativ faptul că agricultura joacă un 

rol central în ritualurile de Anul Nou. Chiar și în comunități unde viața 

agrară nu mai este dominantă, limbajul și gesturile agricole persistă. 

Aratul ritual, plugușorul, semințele simbolice sunt modalități de 

a spune timpului: „crește, rodește, dă”. 

Nașterea simbolică a timpului este, de asemenea, o naștere 

socială. Anul nou nu este un eveniment individual. El aparține 

comunității. De aceea, urările sunt colective, ritualurile sunt publice, 

gesturile sunt sincronizate. Timpul nou este primit de toți în același 

moment. Această simultaneitate creează sentimentul de apartenență și 

continuitate comunitară. 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

56 
 

Este important de observat că această naștere nu este lipsită 

de teamă. Speranța și frica coexistă. Un timp nou înseamnă posibilitate, 

dar și incertitudine. Ritualurile nu elimină frica, ci o gestionează. Prin 

ordine, cuvânt și repetiție, frica este ținută sub control. Comunitatea nu 

neagă riscurile viitorului, dar refuză să le lase să domine începutul. 

Nașterea timpului este însoțită de gesturi de protecție.  

Anul nou este „ferit” de influențe negative prin interdicții și 

recomandări: ce este bine să faci, ce este bine să eviți. Aceste reguli nu 

sunt superstiții gratuite, ci forme de educare simbolică a timpului. Ele 

stabilesc limitele în care noul an trebuie să se dezvolte. 

Un aspect esențial este repetiția.  

Nașterea simbolică a timpului se repetă anual, dar nu devine 

redundantă. Fiecare an este diferit, fiecare naștere este unică. Repetiția 

nu anulează sensul, ci îl întărește. Prin repetiție, comunitatea își 

reafirmă capacitatea de a lua viața de la capăt. 

În modernitate, această naștere simbolică a timpului a fost parțial 

secularizată, dar nu anulată. Rezoluțiile, planurile, obiectivele de 

început de an sunt forme moderne ale aceleiași nevoi: a da formă noului 

timp înainte ca el să se impună singur. Chiar și cei care resping 

ritualurile tradiționale simt nevoia unui început marcat. 

Diferența este că, în lipsa ritualului colectiv, nașterea timpului 

devine individualizată și fragilă. Fiecare își „naște” propriul an, fără 

sprijinul comunității. Această fragmentare explică de ce entuziasmul de 

început de an se stinge rapid. Fără confirmare colectivă, nașterea 

rămâne incompletă. 

În cultura tradițională, nașterea timpului este confirmată public. 

Urările sunt auzite, acceptate, întoarse. Există un circuit al 

cuvântului. Această circulație consolidează realitatea simbolică a noului 

an. Timpul nou nu este doar dorit, ci recunoscut. 

Nașterea simbolică a timpului presupune și responsabilitate. 

Odată născut, anul trebuie trăit. Ritualul nu garantează succesul, 

dar creează condițiile pentru el. Comunitatea știe că, după început, 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

57 
 

urmează munca, efortul, adaptarea. Ritualul nu înlocuiește viața, ci o 

face suportabilă și orientată. 

În concluzie, nașterea simbolică a timpului este momentul 

fondator al Anului Nou. După moartea și îngroparea anului vechi, 

lumea nu se mulțumește cu un simplu „început”, ci creează o naștere 

ritualizată, protejată și orientată. Prin urări, ordine, rod și speranță, 

comunitatea oferă noului timp o identitate și o direcție.  

Fără această naștere simbolică, anul ar începe gol, instabil și ostil. 

Cu ea, timpul devine din nou locuibil. 
 

2.Plugușorul și aratul ritual – agricultura ca axă cosmică 

În cultura tradițională românească, nașterea timpului nu este 

niciodată abstractă. Ea nu se face prin concepte generale, ci printr-un 

gest fundamental, concret și recognoscibil: aratul.  

Plugușorul nu este un simplu obicei folcloric, nici o poezie 

recitată mecanic de copii, ci un ritual de fondare a timpului nou, în care 

agricultura devine axa prin care cosmosul, comunitatea și anul se 

aliniază. 

Plugușorul apare exact în momentul în care anul nou trebuie 

„pornit”. Nu mai suntem în faza alungării răului, nici în haosul controlat 

al măștilor și focurilor. Suntem într-o etapă nouă: fixarea direcției 

timpului. 

Aratul ritual nu este despre pământul fizic, ci despre deschiderea 

simbolică a viitorului. 

În mentalitatea tradițională, anul nu poate rodi dacă nu este 

„arătat” mai întâi. A ară înseamnă a deschide, a sparge suprafața inertă, 

a crea un spațiu în care viața poate intra. Fără această deschidere rituală, 

timpul rămâne închis, opac, neroditor. De aceea, Plugușorul este unul 

dintre cele mai vechi și mai stabile ritualuri de început de an. 

Este esențial să înțelegem că, în logica tradițională, agricultura 

nu este o ocupație, ci o structură cosmică. Omul nu lucrează doar 

pământul, ci participă la ordinea lumii. Aratul ritual de Anul Nou reface 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

58 
 

simbolic gestul originar prin care lumea a fost pusă în mișcare. Plugul 

devine o extensie a voinței comunității de a intra într-un timp roditor. 

Plugușorul este, în primul rând, cuvânt. Textul său nu descrie, ci 

acționează. El spune ce trebuie să se întâmple pentru ca anul să fie bun: 

brazde adânci, grâne bogate, ploi la timp, muncă răsplătită. Cuvântul nu 

este decorativ. În logica arhaică, ceea ce este rostit corect, la momentul 

potrivit, are forță creatoare. 

Ritmul Plugușorului este la fel de important ca sensul său. 

Repetiția, cadența, interjecțiile („Aho, aho, copii și frați”) creează 

un cadru sonor care stabilizează timpul nou. Ritmul nu este ales 

întâmplător. El imită mișcarea plugului, pașii animalelor, respirația 

muncii. Prin ritm, timpul este învățat să curgă ordonat. 

Plugușorul este rostit în mers, nu static. Această mobilitate este 

esențială. Anul nou nu trebuie să fie fix, rigid, blocat. El trebuie să 

înainteze. Ceata care merge din casă în casă nu doar urează, ci activează 

spațiul. Fiecare gospodărie este atinsă de același gest fondator. Astfel, 

întreg satul intră sincronizat în noul timp. 

Un element fundamental este plugul însuși, chiar și atunci când 

este simbolic. Prezența lui, fie reală, fie mimată, indică faptul că timpul 

nou este conceput ca muncit, nu ca primit de-a gata. Anul bun nu vine 

din noroc pur, ci din colaborarea dintre om, natură și ordine cosmică. 

Plugușorul educă, prin ritual, această etică a efortului. 

Agricultura apare aici ca axă cosmică deoarece ea conectează 

cerul, pământul și comunitatea. Plugușorul vorbește despre soare, ploi, 

vânt, dar și despre boi, plugari, holde. Toate aceste elemente sunt puse 

în relație. Anul nou este bun doar dacă această relație rămâne 

echilibrată. Ritualul nu promite abundență nelimitată, ci armonie 

funcțională. 

Este semnificativ faptul că Plugușorul este rostit la început de an, 

nu la recoltă. El nu sărbătorește ceea ce s-a obținut, ci ceea ce urmează 

să fie construit. Această orientare spre viitor este esențială. Comunitatea 

nu intră în anul nou cu satisfacție, ci cu responsabilitate. Ritualul nu 

încheie munca, ci o inaugurează. 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

59 
 

Plugușorul are și o funcție clară de legitimare a ordinii sociale.  

El evocă ierarhii: gospodar harnic, boi puternici, câmp roditor. 

Aceste imagini nu sunt neutre. Ele transmit un model de viață. 

Anul bun este asociat cu ordine, muncă, disciplină. Astfel, ritualul nu 

doar deschide timpul, ci și reafirmă valorile comunității. 

Un aspect adesea ignorat este caracterul pedagogic al 

Plugușorului. Copiii sunt adesea cei care îl rostesc. Prin acest fapt, 

comunitatea transmite generației următoare sensul timpului ciclic, al 

muncii și al răspunderii. Copilul care spune Plugușorul nu este doar 

mesager, ci viitor participant la ordinea agrară și temporală. 

În modernitate, Plugușorul a fost redus adesea la o formă 

folclorică, golită de profunzime. Totuși, persistența lui arată că nevoia 

simbolică pe care o acoperă nu a dispărut. Chiar și în spații urbane, unde 

agricultura nu mai este o realitate cotidiană, Plugușorul continuă să fie 

rostit. Aceasta demonstrează că el funcționează ca metaforă a 

începutului ordonat, nu doar ca ritual agrar. 

În lipsa Plugușorului sau a unor ritualuri echivalente, începutul de 

an devine vag, dezorientat. Planurile sunt formulate, dar nu sunt 

ancorate într-un gest simbolic puternic. Plugușorul oferă exact această 

ancorare. El transformă viitorul dintr-o abstracțiune într-un câmp 

„arat”, pregătit pentru acțiune. 

Este important de subliniat că Plugușorul nu garantează succesul. 

El nu este magie în sens vulgar. El este angajament ritualic. 

Comunitatea spune timpului: „noi suntem pregătiți să muncim, tu 

fii pregătit să rodești”. Această relație de reciprocitate este esența 

agriculturii ca axă cosmică. 

Plugușorul stabilește, astfel, un contract simbolic între om și 

timp. Anul nou este acceptat, întâmpinat și orientat. În schimb, oamenii 

își asumă munca, disciplina și continuitatea. Fără acest contract, timpul 

ar fi ostil sau indiferent. 

În concluzie, Plugușorul și aratul ritual nu sunt relicve ale unei 

lumi apuse, ci mecanisme fundamentale de ordonare a începutului. Prin 

agricultură, timpul nou este deschis, direcționat și umanizat. 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

60 
 

Agricultura devine axă cosmică pentru că leagă cerul de pământ, 

viitorul de muncă și speranța de responsabilitate.  

Anul care se naște nu este lăsat să rătăcească. El este „tras la 

brazdă” încă din primele clipe. 
 

3.Sorcova – ritm, cuvânt, performativitate 

În economia ritualurilor de Anul Nou din cultura românească, 

Sorcova ocupă un loc aparte, discret la suprafață, dar fundamental în 

adâncime. Dacă Plugușorul deschide timpul prin muncă și arat 

simbolic, Sorcova fixează timpul prin ritm și cuvânt, într-o formă 

concentrată, precisă și profund performativă. Sorcova nu descrie anul 

care vine; îl cheamă să fie. 

Sorcova este, înainte de toate, ritm.  

Gestul repetitiv al atingerii ușoare, cadența versurilor, mișcarea 

sincronizată creează o pulsație care „învață” anul nou cum să curgă. În 

tradiția arhaică, ritmul precede sensul. Lumea nu este mai întâi 

explicată, ci pusă în mișcare. Sorcova face exact acest lucru: pune 

timpul în mișcare, într-un tempo controlat, benefic, ordonat. 

Ritmul Sorcovei nu este violent, ca zgomotul de Ajun, și nici 

amplu, ca mersul cetei cu Plugușorul. El este blând, constant, repetitiv. 

Această blândețe este esențială pentru momentul în care apare 

Sorcova: după nașterea simbolică a timpului, anul nou trebuie stabilizat, 

liniștit, așezat într-o curgere suportabilă. Ritmul Sorcovei face exact 

această operație de reglaj fin. 

Dincolo de ritm, Sorcova este cuvânt performativ.  

Versurile sale nu exprimă dorințe vagi, ci formule precise: 

sănătate, viață lungă, rod, bucurie. În logica tradițională, cuvântul rostit 

corect, la momentul potrivit, are putere creatoare. Sorcova nu „urează” 

în sens modern; ea instituie. 

Performativitatea Sorcovei constă în faptul că spune și face 

simultan. A spune „să trăiți, să-mbătrâniți” nu este o metaforă, ci o 

intervenție simbolică asupra destinului. Cuvântul nu este un ornament 

al realității, ci un instrument de modelare a ei. De aceea, Sorcova trebuie 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

61 
 

spusă integral, fără omisiuni, fără glumă excesivă. Seriozitatea ei este 

structurală, chiar dacă este rostită de copii. 

Un element esențial al Sorcovei este repetiția.  

Aceleași formule sunt rostite an de an, fără variații majore. 

Această repetitivitate nu indică stagnare, ci stabilitate. Prin 

repetiție, comunitatea reafirmă valorile considerate fundamentale: 

sănătatea, viața, belșugul, continuitatea. Anul nou este chemat să se 

conformeze acestui set de așteptări. 

Sorcova este strâns legată de corp.  

Atingerea ușoară cu sorcova nu este decorativă. Ea marchează 

corpul ca loc al trecerii timpului. Sănătatea, vitalitatea, rezistența sunt 

proiectate direct asupra trupului. Într-o cultură în care boala și moartea 

erau prezențe constante, această investiție simbolică a corpului cu 

energie pozitivă era esențială. 

Este semnificativ faptul că Sorcova este rostită, în mod 

tradițional, de copii. Copilul este purtătorul ideal al cuvântului 

performativ pentru că este perceput ca fiind aproape de început, de 

puritate, de neînceputul vieții. Prin vocea copilului, urarea capătă o forță 

sporită. Nu experiența dă putere cuvântului, ci neîntinarea lui. 

Copilul care sorcovește nu este doar un mesager, ci un agent 

ritualic. El aduce cu sine energia începutului, a viitorului. Prin acest 

mecanism, comunitatea își proiectează speranța în generația următoare. 

Sorcova devine, astfel, un act de transmitere intergenerațională a 

sensului timpului. 

Un alt aspect esențial este caracterul domestic al Sorcovei.  

Spre deosebire de Plugușor, care se desfășoară în mișcare și în 

spațiul public, Sorcova intră în casă. Ea este un ritual al interiorului, al 

familiei, al intimității. Anul nou nu este doar un eveniment comunitar, 

ci și unul personal. Sorcova face legătura dintre cele două planuri. 

Prin Sorcovă, timpul nou este invitat să se așeze în interiorul 

casei, nu doar în câmp sau pe drumuri. Sănătatea, viața lungă, bucuria 

sunt cerute pentru oameni concreți, nu pentru o abstracțiune colectivă. 

Această personalizare este esențială pentru acceptarea noului timp. 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

62 
 

Sorcova funcționează și ca ritual de confirmare.  

După ce anul nou a fost născut simbolic și orientat prin Plugușor, 

Sorcova vine să confirme această naștere la nivel individual. Fiecare 

persoană este atinsă, fiecare corp este inclus. Astfel, anul nou nu rămâne 

un concept general, ci devine realitate trăită. 

Din punct de vedere simbolic, Sorcova este o miniatură a ordinii 

cosmice. Ritmul, cuvântul, gestul sunt perfect aliniate. Nu există exces, 

nu există haos. Această miniaturizare face ritualul extrem de eficient. 

Într-un spațiu mic și într-un timp scurt, se concentrează o cantitate mare 

de sens. 

În modernitate, Sorcova a fost adesea banalizată, transformată în 

pretext pentru recompense sau tratată ca joc copilăresc. Totuși, 

persistența ei indică faptul că funcția profundă nu a dispărut.  

Chiar și în forme simplificate, Sorcova continuă să îndeplinească 

rolul de stabilizare simbolică a începutului de an. 

Interesant este că, în lipsa Sorcovei sau a unor ritualuri 

echivalente, începutul de an devine mai abstract, mai anxios. Oamenii 

își doresc sănătate și fericire, dar nu le mai rostesc ritualic, nu le mai 

„pun în mișcare”. Această lipsă de performativitate explică, în parte, 

sentimentul de gol care apare adesea după primele zile ale anului. 

Sorcova arată clar că timpul are nevoie să fie vorbit.  

Un timp care nu este rostit rămâne străin. Prin cuvânt, anul nou 

este recunoscut, acceptat și integrat în viața oamenilor. Cuvântul 

creează relație. Fără relație, timpul este doar succesiune inertă. 

În structura generală a ritualurilor de Anul Nou, Sorcova 

este punctul de echilibru dintre colectiv și individual, dintre gest și 

cuvânt, dintre ritm și sens. Ea nu deschide anul și nu îl închide, ci 

îl așază. Fără Sorcovă, începutul ar fi prea brutal sau prea abstract. 

În concluzie, Sorcova este un ritual de o finețe extraordinară, în 

care ritmul, cuvântul și gestul lucrează împreună pentru a fixa timpul 

nou într-o formă locuibilă. Ea nu promite miracole, ci cere stabilitate. 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

63 
 

Nu garantează fericirea, ci creează cadrul pentru ea. Prin 

performativitatea cuvântului și blândețea ritmului, Sorcova transformă 

anul care se naște într-un timp care poate fi trăit. 
 

4.Copilul și începutul – puritate și viitor 

În arhitectura simbolică a Anului Nou din cultura românească, 

copilul nu este un simplu participant decorativ, ci personaj central al 

începutului. Prezența copilului în ritualurile de trecere dintre ani nu este 

întâmplătoare, nici sentimentală, ci profund funcțională.  

Copilul reprezintă, simultan, puritatea începutului și garanția 

viitorului. Prin el, timpul nou capătă chip, voce și direcție. 

În mentalitatea tradițională, copilul este cel mai apropiat de 

originea vieții. El nu poartă încă poverile trecutului, nu este încă 

„încărcat” de greșeli, eșecuri, compromisuri. Această lipsă de uzură îl 

face purtător ideal al energiei începutului.  

De aceea, ritualurile de Anul Nou îl plasează pe copil în poziții-

cheie: el urează, el bate Sorcova, el deschide anul prin cuvânt și gest. 

Copilul este perceput ca intermediar între lumi. Nu mai este în 

totalitate din lumea nenăscută, dar nici complet integrat în lumea 

maturilor. Această poziție liminală îl face potrivit pentru momentele de 

trecere. Anul Nou este, la rândul său, un timp liminal.  

Întâlnirea dintre copil și începutul de an nu este o coincidență, ci 

o corespondență structurală. 

În ritualurile tradiționale, copilul nu explică, nu argumentează, nu 

interpretează. El rostește. Puterea lui nu stă în rațiune, ci în prezență. 

Vocea copilului este considerată curată, nealterată. Cuvântul rostit 

de el nu este suspectat de interes sau manipulare. De aceea, urarea spusă 

de copil este percepută ca mai eficientă, mai „adevărată”. 

Copilul nu aduce cu sine doar puritate, ci și viitor.  

Prin participarea lui la ritual, comunitatea afirmă continuitatea. 

Anul nou nu este doar despre cei de acum, ci despre cei care vor 

veni. Copilul este dovada vie că lumea nu se încheie odată cu anul 

vechi. El este promisiunea că timpul are unde să meargă. 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

64 
 

În acest sens, ritualurile de Anul Nou funcționează și ca acte de 

investiție simbolică în generația următoare. Copilul nu este doar 

purtător de urări, ci și destinatar implicit al lumii care se construiește. 

Prin el, comunitatea își asumă responsabilitatea față de viitor. 

Anul bun nu este doar cel care aduce belșug acum, ci cel care permite 

copiilor să crească. 

Un aspect esențial este faptul că ritualurile de Anul Nou nu cer 

copilului efort fizic, ci prezență și cuvânt. Aceasta arată clar că rolul său 

nu este productiv, ci simbolic. Copilul nu muncește pământul, nu 

conduce ceata, nu poartă mască grea. El este protejat, plasat într-un 

spațiu sigur. Această protecție este parte din mesaj: viitorul trebuie 

îngrijit, nu exploatat. 

Copilul reprezintă și măsura timpului.  

Creșterea lui este cea mai vizibilă formă de trecere a anilor. Prin 

prezența copilului în ritualurile de început, comunitatea recunoaște 

această relație profundă dintre timp și viață. Anul nou este important 

pentru că mai adaugă un strat de existență copilului, nu doar pentru că 

schimbă o cifră în calendar. 

Este semnificativ faptul că, în multe tradiții, se acordă 

atenție primului copil care intră într-o casă de Anul Nou.  

Acest „prim pas” este considerat determinant pentru anul care 

vine. Copilul este ales pentru că este perceput ca aducător de noroc, 

sănătate și lumină. Din nou, nu este vorba de superstiție, ci de o logică 

simbolică: începutul trebuie să fie curat. 

Copilul este, de asemenea, oglinda comunității.  

Felul în care este tratat în ritual spune multe despre valorile 

societății respective. O comunitate care își pune copiii în centrul 

începutului de an afirmă, implicit, că viitorul contează. Ritualul devine 

astfel o declarație etică, nu doar culturală. 

În plan psihologic, participarea copilului la ritualurile de Anul 

Nou are un efect profund. El învață, fără explicații teoretice, că timpul 

este ciclic, că începuturile sunt importante, că există momente speciale 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

65 
 

în care lumea se reconfigurează. Aceste învățături timpurii creează 

un cadru de înțelegere a vieții care va persista la maturitate. 

Copilul nu este doar purtător al viitorului, ci și protejat al 

comunității. Ritualurile de Anul Nou reafirmă obligația colectivă de a 

crea condiții bune pentru creștere. Anul nou este evaluat nu doar prin 

belșug, ci și prin capacitatea de a asigura sănătate și stabilitate copiilor. 

Astfel, începutul de an devine un test moral. 

În modernitate, rolul copilului în ritualurile de Anul Nou a fost 

parțial golit de sens. El este adesea transformat în simplu actor folcloric 

sau în pretext pentru recompense materiale. Totuși, persistența prezenței 

copilului indică faptul că funcția simbolică nu a dispărut complet. Chiar 

și atunci când este banalizat, copilul continuă să fie asociat cu ideea de 

început. 

Problema apare atunci când copilul este scos complet din ritual 

sau când ritualul este golit de conținut. În aceste situații, începutul de 

an devine exclusiv adult, raționalizat, planificat. Această maturizare 

forțată a timpului nou poate genera anxietate și lipsă de sens. Copilul 

aduce cu sine o ușurință existențială de care începutul are nevoie. 

Copilul simbolizează și încrederea.  

El nu anticipează eșecul, nu se teme de viitor. Prin el, comunitatea 

își permite să spere. Această speranță nu este naivitate, ci mecanism de 

supraviețuire. Fără speranță, anul nou ar fi doar o continuare obositoare 

a celui vechi. Copilul rupe această continuitate prin simpla sa prezență. 

În ritualurile tradiționale, copilul este adesea răsplătit, dar 

recompensa nu este scopul ritualului. Ea este un semn de recunoaștere 

a rolului său simbolic. Prin daruri, comunitatea confirmă că viitorul este 

prețuit. Acest schimb simbolic consolidează legătura dintre generații. 

Copilul este, în cele din urmă, garanția că timpul merită început 

din nou. Fără copii, ciclurile temporale ar fi inutile. Nașterea simbolică 

a anului nou este strâns legată de nașterea biologică a vieții. Ambele 

afirmă continuitatea în fața morții și a uzurii. 

În concluzie, copilul ocupă un loc central în ritualurile de Anul 

Nou pentru că întruchipează, simultan, puritatea începutului și 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

66 
 

promisiunea viitorului. Prin vocea, gestul și prezența lui, anul nou este 

primit nu ca o abstracțiune, ci ca o posibilitate vie. Copilul nu explică 

timpul, ci îl face locuibil. Fără el, începutul ar fi incomplet, lipsit de 

speranță și orientare. Cu el, anul care se naște capătă sens, direcție și 

continuitate. 
 

5.Primele gesturi ale anului nou – ce se face și ce se evită 

După ce anul nou a fost născut simbolic, orientat prin arat ritual, 

stabilizat prin Sorcovă și încredințat viitorului prin copil, urmează o 

etapă esențială și adesea subestimată: primele gesturi ale anului nou. 

Acestea nu sunt simple obiceiuri sau superstiții izolate, 

ci mecanisme fine de reglare a timpului, prin care comunitatea 

stabilește direcția concretă a anului abia început. În cultura tradițională 

românească, începutul nu este niciodată lăsat la voia întâmplării. 

Primele gesturi ale anului nou au un statut aparte pentru că sunt 

considerate fondatoare. Ele nu reflectă anul, ci îl modelează. Timpul 

este văzut ca fiind încă „moale”, maleabil, nefixat. Orice acțiune are un 

efect amplificat. De aceea, primele ore și primele zile sunt înconjurate 

de reguli clare: ce trebuie făcut și ce trebuie evitat. 

Această logică nu pornește din frică irațională, ci dintr-

o concepție coerentă despre timp. Timpul nou nu este neutru. El învață 

din primele semnale pe care le primește. Gesturile inițiale sunt, 

simbolic, instrucțiuni. Ele spun anului cum să curgă, ce să aducă, ce să 

evite. 

Un principiu fundamental este deschiderea pozitivă.  

În prima zi a anului, omul trebuie să se miște, să fie activ, să iasă 

din casă, să vorbească. Inerția este periculoasă. A sta închis, a dormi 

prea mult, a evita contactul cu ceilalți sunt percepute ca semne ale 

stagnării. Anul nou trebuie să fie „pus în mișcare” încă de la început. 

Un alt principiu este integritatea.  

Ce se face la început trebuie să fie complet, nu fragmentar. De 

aceea, anumite gesturi sunt evitate: a rupe, a sparge, a arunca lucruri, a 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

67 
 

certa. Fragmentarea simbolică este asociată cu un an fragmentat. 

Ordinea, curățenia și coerența sunt prioritare. 

Munca ușoară este adesea recomandată, dar nu efortul excesiv. 

Anul nou trebuie să fie activ, dar nu apăsător. Această nuanță este 

importantă. Cultura tradițională nu idealizează munca oarbă, 

ci echilibrul. A începe anul cu muncă simbolică – hrănirea animalelor, 

îngrijirea casei, gesturi gospodărești – este considerat benefic. 

La fel de importante sunt interdicțiile.  

Ele nu sunt pedepse, ci forme de protecție. Anumite gesturi sunt 

evitate pentru că ar „învața” anul lucruri nedorite: a plânge, a se certa, 

a vorbi despre moarte sau lipsuri, a da lucruri din casă fără măsură. 

Toate acestea sunt considerate semnale negative transmise timpului 

nou. 

Interdicția de a arunca lucruri în prima zi a anului este una dintre 

cele mai răspândite. Ea nu vizează obiectele în sine, ci ideea de 

pierdere. A arunca simbolizează risipa, lipsa, golirea. Anul nou nu 

trebuie asociat cu pierderea, ci cu acumularea și stabilitatea. 

Un rol esențial îl joacă prima persoană întâlnită.  

Aceasta este percepută ca purtătoare de influență pentru anul 

întreg. De aceea, se preferă oameni veseli, sănătoși, echilibrați. Această 

practică nu este o superstiție arbitrară, ci o expresie a convingerii 

că relațiile umane modelează timpul. Anul bun este un an al relațiilor 

bune. 

Alimentația din prima zi a anului este, de asemenea, atent 

reglementată. Se preferă alimentele asociate cu belșugul, continuitatea, 

rotunjimea: grâne, carne, pâine. Se evită mâncărurile asociate cu lipsa 

sau fragilitatea. Mâncarea devine un limbaj simbolic, prin care se 

vorbește timpului. 

Primele gesturi includ și rostirea intenționată a dorințelor.  

Nu orice dorință este rostită, ci cele considerate fundamentale: 

sănătate, pace, rod. Dorințele superficiale sunt evitate. În acest context, 

cuvântul este tratat cu responsabilitate. A spune ceva la început de an 

înseamnă a-l „înscrie” în cursul timpului. 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

68 
 

Un aspect adesea ignorat este evitarea excesului.  

Chiar dacă Revelionul modern favorizează exagerarea, tradiția 

avertizează împotriva dezechilibrului. Beția excesivă, risipa, zgomotul 

necontrolat sunt considerate periculoase după miezul nopții. Haosul 

este permis doar înainte de nașterea timpului, nu după. După început, 

este nevoie de stabilitate. 

Primele gesturi sunt, așadar, gesturi de așezare.  

După ruptura dintre ani, lumea trebuie reconstruită. Casa este 

aerisită, ordonată, focul este controlat, relațiile sunt reconfirmate. Anul 

nou nu începe cu distrugere, ci cu reconstrucție simbolică. 

În plan social, aceste gesturi funcționează ca mecanisme de 

coeziune. Ele creează un comportament sincronizat. Toți știu ce se face 

și ce nu se face. Această sincronizare reduce anxietatea și întărește 

sentimentul de apartenență. Anul nou nu este trăit solitar, ci comunitar. 

În modernitate, multe dintre aceste gesturi au fost reduse la clișee 

sau abandonate. Totuși, nevoia de reguli de început persistă. Rezoluțiile 

personale, evitarea conflictelor în primele zile, dorința de „start curat” 

sunt forme actualizate ale aceleiași logici arhaice. Chiar și fără 

conștientizare, omul continuă să trateze începutul ca moment special. 

Problema apare atunci când începutul este complet desacralizat. 

Fără gesturi de orientare, anul nou devine o simplă schimbare de 

calendar. Această lipsă de semnificație explică sentimentul de gol și 

dezorientare care apare frecvent după sărbători. Fără prime gesturi 

simbolice, timpul rămâne rece și străin. 

Primele gesturi ale anului nou sunt, în fond, lecții despre 

responsabilitate. Ele arată că viitorul nu este doar așteptat, ci construit. 

Fiecare gest, fiecare cuvânt, fiecare relație contează. Anul nu este bun 

sau rău în sine; el devine astfel prin modul în care este întâmpinat. 

În structura rituală completă, aceste gesturi sunt ultima verigă a 

nașterii timpului. Ele transformă simbolul în practică. După ele, viața 

obișnuită poate continua. Timpul a fost născut, orientat, stabilizat și pus 

la lucru. 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

69 
 

În concluzie, primele gesturi ale anului nou reprezintă momentul 

în care simbolul devine viață trăită. Ele nu sunt superstiții naive, ci 

forme concentrate de înțelepciune culturală.  

Prin ceea ce se face și ceea ce se evită, comunitatea își asumă 

direcția anului care începe. Fără aceste gesturi, începutul ar rămâne 

abstract. Cu ele, anul care se naște devine un timp locuibil, orientat și 

responsabil. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

70 
 

 

Capitolul V 

 

De la ritual la Revelion. Metamorfoza 

modernă a pragului 
 

 

 

1.Revelionul urban – petrecere, spectacol, consum 

Revelionul urban reprezintă una dintre cele mai spectaculoase 

transformări ale unui ritual arhaic într-un eveniment modern de masă. 

Nu este vorba despre dispariția ritualului, ci despre metamorfoza 

lui într-o formă secularizată, adaptată logicii orașului, economiei de 

consum și culturii spectacolului. Revelionul urban nu este anti-ritual; el 

este ritual degradat, fragmentat și redistribuit. 

În spațiul tradițional, trecerea dintre ani era o operațiune 

comunitară de mare densitate simbolică: moartea timpului vechi, 

purificarea, nașterea timpului nou, orientarea și stabilizarea lui.  

În spațiul urban modern, aceste funcții nu dispar, ci 

sunt reîmpachetate în forme noi: petrecerea, artificiul, numărătoarea 

inversă, masa festivă, divertismentul televizual. Sub aceste forme 

aparent frivole se află aceeași nevoie fundamentală: a marca ruptura 

dintre timpuri. 

Revelionul urban mută centrul de greutate de pe ritualul 

comunitar activ pe spectacolul consumat pasiv. Dacă în sat oamenii 

erau actori direcți ai trecerii, în oraș ei devin spectatori ai unui 

eveniment produs pentru ei. Această schimbare nu este accidentală, ci 

structurală. Orașul este un spațiu al delegării funcțiilor simbolice: 

altcineva produce, altcineva consumă. 

Petrecerea de Revelion este, în esență, o simulare a haosului 

ritualic, lipsită însă de funcția sa profundă. Zgomotul, dansul, alcoolul, 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

71 
 

aglomerația reproduc superficial haosul de Ajun, dar fără scop 

apotropaic clar.  

Haosul nu mai alungă răul, ci amorțește conștiința. În loc să 

curețe, el distrage. 

Spectacolul devine element central.  

Focurile de artificii sunt urmașii moderni ai focurilor rituale, dar 

cu o diferență crucială: nu mai ard nimic. Ele luminează, 

impresionează, emoționează, dar nu purifică. 

Focul nu mai este instrument, ci decor. El nu mai transformă, ci 

încântă. Această esteticizare a focului este una dintre cele mai clare 

dovezi ale pierderii funcției rituale. 

Numărătoarea inversă este probabil cel mai evident reziduu al 

conștiinței pragului. Cele zece secunde finale sunt tratate cu o 

seriozitate disproporționată față de restul serii. Toată lumea tace, 

privește, așteaptă.  

Pentru câteva clipe, Revelionul urban redevine ritual. Acel 

moment suspendat este echivalentul modern al pragului dintre lumi. 

Problema este că el rămâne izolat, fără continuitate simbolică. 

Masa de Revelion păstrează, într-o formă degradată, ideea de 

belșug ritualic. Abundența alimentară nu mai are rol simbolic, ci 

compensatoriu. Nu se mai mănâncă pentru a „asigura rodul”, ci pentru 

a consuma excesiv. Totuși, persistența ideii de masă specială arată 

că nevoia de a marca începutul prin hrană nu a dispărut. 

Consumul devine axa centrală a Revelionului urban. Nu doar 

consum alimentar, ci consum de experiență, de emoție, de imagine. 

Revelionul este „reuşit” dacă a fost intens, spectaculos, 

memorabil. Această logică înlocuiește vechea axă a eficacității 

rituale cu axa satisfacției imediate. Anul nu mai trebuie să fie bun, ci 

noaptea trebuie să fie bună. 

Revelionul urban este profund individualizat.  

Chiar și atunci când este trăit în grup, el este evaluat prin prisma 

experienței personale. „M-am distrat?” devine criteriul suprem. În 

ritualul tradițional, criteriul era colectiv: „a fost anul bine început?”. 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

72 
 

Această mutație explică fragilitatea simbolică a Revelionului 

modern. El produce amintiri, dar nu structuri de sens durabile. 

Petrecerea colectivă, fie în piețe publice, fie în cluburi, creează o 

iluzie de comunitate. Oamenii sunt împreună, dar nu sunt legați 

simbolic. Nu există roluri, nu există ierarhii rituale, nu există 

responsabilitate colectivă. Comunitatea este una de moment, 

dizolvabilă imediat după miezul nopții. Aceasta este diferența 

fundamentală față de comunitatea rituală. 

Un element revelator este dispariția copilului din centrul 

Revelionului urban.  

Copilul devine spectator marginal sau este trimis la culcare 

înainte de miezul nopții. Într-o cultură în care începutul este centrat pe 

viitor, această excludere ar fi fost de neconceput. Revelionul urban este 

un ritual al adulților obosiți, nu al continuității. 

Alcoolul joacă un rol ambiguu.  

În ritualurile tradiționale, băutura avea funcție de deschidere, de 

dezlegare controlată. În Revelionul urban, alcoolul devine substitut de 

sens. El nu facilitează trecerea, ci amorțește conștiința ei. De aceea, 

după miezul nopții, apare adesea un sentiment de gol sau dezamăgire. 

Revelionul urban produce o hiper-așteptare urmată de o cădere 

bruscă. Toată încărcătura simbolică este concentrată într-o noapte, fără 

pregătire și fără continuitate. Ritualul tradițional începea înainte și 

continua după. Revelionul modern se consumă și se epuizează rapid. 

Este esențial să subliniem că Revelionul urban nu este „prost” sau 

„fals” în mod absolut. El răspunde unei nevoi reale, într-un context 

social diferit. Problema nu este existența lui, ci pretenția că el ar fi 

suficient. Fără structurile rituale profunde, Revelionul rămâne un 

eveniment, nu un prag autentic. 

Revelionul urban este, în fond, un ritual fără cosmologie.  

El marchează timpul, dar nu îi mai oferă sens. Nu mai spune de 

ce trebuie să moară anul vechi și ce trebuie să facă anul nou. El doar 

constată schimbarea. Această neutralitate simbolică explică anxietatea 

difuză care însoțește adesea începutul de an în societatea modernă. 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

73 
 

În concluzie, Revelionul urban este o formă degradată, dar 

recognoscibilă, a vechiului ritual de trecere. Petrecerea, spectacolul și 

consumul nu sunt invenții arbitrare, ci substituții ale unor funcții rituale 

pierdute. Ele arată că nevoia de prag nu a dispărut, ci a fost reorientată 

către divertisment.  

Revelionul urban nu ucide ritualul; îl ascunde sub straturi de 

zgomot și lumină. 
 

2.Mass-media și standardizarea sărbătorii 

Dacă Revelionul urban a transformat ritualul în petrecere și 

spectacol, mass-media este mecanismul care a standardizat această 

transformare la scară națională și globală. Prin televiziune, radio, 

platforme online și rețele sociale, începutul de an a fost decupat, 

ambalat și distribuit într-o formă uniformă, repetabilă și ușor de 

consumat. Nu este vorba doar despre transmiterea sărbătorii, ci 

despre rescrierea ei. 

Mass-media nu reflectă pur și simplu Revelionul; ea îl produce. 

În momentul în care milioane de oameni privesc același program, 

ascultă aceeași muzică, numără aceleași secunde și aplaudă aceleași 

artificii, sărbătoarea devine un eveniment sincronizat artificial. Această 

sincronizare creează iluzia unei comunități, dar, în realitate, 

uniformizează trăirea și reduce diversitatea rituală. 

Standardizarea începe cu structura temporală.  

Revelionul mediatic are un scenariu fix: introducere festivă, 

retrospectivă a anului, momente de divertisment, numărătoarea inversă, 

artificii, urări, reluarea muzicii. Această schemă se repetă an de an, cu 

variații minore. Timpul nu mai este trăit, ci programat. Pragul nu mai 

este negociat simbolic, ci bifat în grilă. 

Un efect major al mass-mediei este externalizarea funcțiilor 

rituale. În tradiție, comunitatea făcea ritualul. În modernitate, ecranul îl 

face pentru tine. Altcineva cântă, altcineva urează, altcineva numără. 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

74 
 

Participarea devine pasivă. Omul nu mai „trece” anul; îl privește 

trecând. Această pasivizare este una dintre cele mai profunde rupturi 

față de logica rituală arhaică. 

Mass-media transformă sărbătoarea într-un produs standard. 

Revelionul trebuie să fie „pentru toată lumea”, ceea ce înseamnă, 

inevitabil, că nu mai este pentru nimeni în mod profund. Conținutul este 

neutralizat simbolic pentru a evita conflicte, diferențe, tensiuni. 

Ritualul, însă, trăiește din tensiuni și semnificații puternice. 

Standardizarea le șterge. 

Un alt efect este uniformizarea emoției.  

Mass-media dictează când trebuie să râdă, când să fim nostalgici, 

când să aplaudăm. Emoția devine ghidată. În loc să apară organic din 

comunitate, ea este indusă prin cadre, muzică, comentarii. Această 

regizare a emoției produce o trăire intensă, dar superficială, care se 

evaporă rapid. 

Retrospectivele de final de an sunt un exemplu clar.  

Ele oferă un „bilanț” gata făcut, selectat și interpretat de alții. 

Comunitatea nu mai își face propriul bilanț ritual, nu mai separă 

ce se lasă în urmă de ce se păstrează. Mass-media decide ce a fost 

important, ce a fost tragic, ce a fost memorabil. Memoria colectivă este 

delegată. 

Standardizarea afectează și limbajul.  

Urările devin clișee, formule reciclate, golite de forță 

performativă. „La mulți ani” repetat mecanic, pe bandă rulantă, își 

pierde caracterul de invocație și devine semnal social. Cuvântul nu mai 

creează realitate; confirmă apartenența la flux. 

Un rol esențial îl joacă reclama.  

Revelionul mediatic este înconjurat de mesaje comerciale care se 

lipesc de sărbătoare: branduri, promoții, promisiuni de fericire 

instantanee. Consumul nu mai este doar asociat Revelionului; el îl 

colonizează. Sărbătoarea devine vehicul de vânzare, iar sensul ei se 

subordonează interesului economic. 

Mass-media creează și un model aspirational unic.  



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

75 
 

Revelionul „reușit” arată într-un anumit fel: muzică, artificii, 

șampanie, zâmbete. Ce nu se potrivește acestui model pare ratat. Astfel, 

experiențele alternative — liniștea, reflecția, ritualul discret — sunt 

marginalizate. Standardul devine normă, iar norma devine presiune. 

Un efect subtil, dar profund, este ștergerea diferențelor locale. 

Ritualurile regionale, practicile specifice, timpii diferiți ai 

sărbătorii sunt înlocuite de un Revelion „național” sau „global”. 

Această omogenizare produce eficiență mediatică, dar pierdere 

de identitate culturală. Pragul devine același peste tot, deși sensurile ar 

trebui să fie diferite. 

Mass-media modifică și raportul cu timpul.  

Timpul nu mai este ciclic și simbolic, ci linear și accelerat. După 

artificii, fluxul continuă: muzică, emisiuni, postări, stories. Nu există 

pauză, nu există așezare. Ritualul cere oprire și tăcere după prag. Media 

cere continuitate și atenție constantă. Această incompatibilitate 

erodează funcția de stabilizare a începutului. 

Un alt aspect este înlocuirea comunității reale cu audiența. 

Audiența nu are responsabilități, nu are memorie, nu are obligații 

reciproce. Ea există doar cât timp ecranul este aprins. Ritualul 

tradițional crea legături care durau. Revelionul mediatic creează co-

prezență fără legătură. 

Este important de subliniat că mass-media nu acționează din rea-

voință. Ea răspunde unei cereri reale de sincronizare și spectacol într-o 

societate fragmentată. Problema apare atunci când standardizarea 

devine singura formă de sărbătoare. Când oamenii nu mai știu să 

marcheze pragul fără ecran, ritualul este în pericol. 

Mass-media produce și o amnezie rituală.  

Pentru că oferă în fiecare an aceeași structură, fără legătură cu 

trecutul profund al sărbătorii, ea rupe Revelionul de rădăcinile sale. 

Sărbătoarea devine eveniment anual, nu proces cultural. Se repetă, dar 

nu se adâncește. 

În plan psihologic, această standardizare generează un 

paradox: intensitate mare, sens mic.  



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

76 
 

Oamenii simt mult în noaptea de Revelion, dar înțeleg puțin. 

Emoția nu se transformă în orientare existențială. De aceea, după 

sărbătoare apare adesea dezorientarea sau melancolia. 

Cu toate acestea, mass-media păstrează și urme ale vechiului 

ritual.  

Numărătoarea inversă, urările, focul, muzica colectivă sunt 

reminiscențe clare. Ele arată că ritualul nu poate fi eliminat complet. El 

revine, chiar și în formă degradată, pentru că răspunde unei nevoi 

fundamentale. 

Problema nu este existența mass-mediei, ci monopolul ei asupra 

pragului. Atunci când ea devine singurul mediator al începutului de an, 

ritualul este redus la format. Omul nu mai participă la nașterea 

timpului; consumă începutul. 

În concluzie, mass-media a transformat Revelionul într-o 

sărbătoare standardizată, sincronizată și ușor de consumat, dar a slăbit 

funcțiile sale rituale profunde.  

Ea a creat comunități de moment, emoții regizate și un model unic 

de început, în detrimentul diversității și al sensului.  

Revelionul mediatic nu este lipsit de semnificație, dar este sărac 

simbolic comparativ cu ritualul pe care l-a înlocuit. El marchează 

timpul, dar nu îl mai educă. 
 

3.Ce s-a pierdut și ce a rămas 

Transformarea ritualurilor de Anul Nou în Revelionul modern nu 

a fost un proces de distrugere totală, ci unul de pierdere selectivă și 

supraviețuire fragmentară.  

Unele funcții rituale s-au stins aproape complet, altele au fost 

deformate, iar câteva au supraviețuit, camuflate sub forme noi. Pentru 

a înțelege starea actuală a Revelionului, este esențial să distingem 

limpede ce s-a pierdut și ce a rămas din vechea arhitectură simbolică a 

pragului temporal. 

Primul lucru pierdut este coerența rituală.  



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

77 
 

În tradiție, trecerea dintre ani era un proces amplu, desfășurat pe 

mai multe zile, cu o logică internă clară: închidere, purificare, alungare, 

naștere, orientare, stabilizare. Fiecare etapă avea sensul ei și se lega de 

următoarea. Revelionul modern a comprimat tot acest proces într-o 

singură noapte, anulând succesiunea și reducând pragul la un moment 

punctual. Timpul nu mai este lucrat; este bifat. 

A doua pierdere majoră este participarea activă.  

Ritualul tradițional cerea implicare: mers din casă în casă, rostire 

de formule, purtare de măști, aprindere de focuri, respectarea 

interdicțiilor. Fiecare membru al comunității avea un rol, chiar dacă 

modest. În Revelionul modern, rolul dominant este cel de spectator sau 

consumator. Actul simbolic este delegat, iar participarea se reduce la 

prezență fizică sau la privirea unui ecran. 

S-a pierdut, de asemenea, dimensiunea apotropaică clară.  

În vechile ritualuri, răul era numit implicit și alungat prin zgomot, 

foc, mască, ordine colectivă. În Revelionul modern, răul nu mai este 

recunoscut ca problemă simbolică. El este evitat prin distracție, ignorat 

prin exces sau anesteziat prin consum.  

Această schimbare produce o fragilizare a începutului: răul nu 

este scos din circuit, ci amânat psihologic. 

O altă pierdere este raportarea la comunitate ca organism 

simbolic. În ritualurile tradiționale, comunitatea acționa ca un întreg, cu 

roluri distribuite și responsabilități comune. Revelionul modern creează 

grupuri temporare, dar nu comunități rituale. Relațiile sunt 

conjuncturale, fără memorie și fără obligații ulterioare. Pragul nu mai 

consolidează legături; cel mult le suspendă pentru o noapte. 

S-a pierdut și educația simbolică a timpului.  

În tradiție, copilul învăța, prin participare, ce este un început, ce 

se face la prag, cum se gestionează speranța și frica. Revelionul modern 

oferă puține instrumente de transmitere a sensului către generațiile 

tinere. Copilul este adesea exclus sau marginalizat, iar începutul devine 

un eveniment al adulților, lipsit de dimensiune pedagogică. 

De asemenea, s-a pierdut legătura cu ciclurile naturale. 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

78 
 

Ritualurile tradiționale erau strâns legate de agricultură, 

anotimpuri, rod, lumină și întuneric. Revelionul modern este complet 

desprins de natură. El se poate desfășura identic oriunde, indiferent de 

climă, sol sau ritm natural. Timpul devine abstract, globalizat, 

standardizat. 

Cu toate acestea, nu totul s-a pierdut.  

Unele elemente au supraviețuit, chiar dacă deformate.  

Conștiința pragului este încă prezentă.  

Numărătoarea inversă, tăcerea relativă din ultimele secunde, 

explozia de după miezul nopții sunt semne clare că oamenii simt încă 

nevoia unei rupturi temporale. Chiar și cei care ironizează Revelionul 

așteaptă acel moment. 

A rămas și nevoia de sincronizare colectivă.  

Chiar dacă este mediată și standardizată, dorința de a intra 

„împreună” în noul an persistă. Oamenii vor să știe că nu sunt singuri 

în fața schimbării. Această nevoie explică succesul transmisiunilor în 

direct și al evenimentelor publice. 

A supraviețuit, de asemenea, ideea de început bun.  

Chiar dacă nu mai este formulată ritualic, ea apare sub forma 

rezoluțiilor, a dorințelor, a planurilor. Oamenii încă tratează începutul 

de an ca moment special, diferit de restul timpului. Această diferențiere 

arată că pragul nu a dispărut, ci a fost internalizat. 

A rămas și simbolismul focului și al luminii, chiar dacă redus la 

artificii. Focul continuă să marcheze ruptura, să impresioneze și să 

emoționeze. Deși nu mai purifică, el încă semnalează schimbarea. 

Lumina rămâne asociată cu începutul, cu speranța, cu ieșirea din 

întuneric. 

Masa festivă este un alt element persistent.  

Chiar dacă sensul ei s-a mutat de la rod și belșug la exces și 

plăcere, ideea că începutul trebuie marcat prin hrană nu a dispărut. Masa 

rămâne un limbaj simbolic, chiar și atunci când nu mai este 

conștientizat ca atare. 

A supraviețuit și limbajul urării, chiar dacă slăbit.  



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

79 
 

„La mulți ani” continuă să fie rostit, trimis, distribuit. Deși de 

multe ori mecanic, acest gest arată că oamenii simt nevoia de a spune 

ceva timpului și celorlalți la început de an. Cuvântul nu mai creează 

realitate, dar încă încearcă să o însoțească. 

Un alt element care a rămas este nostalgia ritualului.  

Mulți oameni simt că „lipsește ceva” din Revelionul modern, 

chiar dacă nu pot numi exact ce. Această nostalgie nu este doar 

sentimentală, ci semnul unei memori simbolice active. Ea indică faptul 

că structura rituală nu a fost complet ștearsă din conștiința colectivă. 

Este important de observat că pierderile nu sunt definitive. 

Ritualurile nu mor definitiv; ele intră în latență. Atunci când 

condițiile sociale, psihologice sau culturale o cer, ele pot reveni sub 

forme noi. Crizele, incertitudinile, rupturile istorice reactivează adesea 

nevoia de sens ritualic. 

Problema actuală nu este absența completă a ritualului, 

ci fragmentarea lui. Elemente izolate supraviețuiesc, dar nu mai 

formează un sistem coerent. Fără sistem, ritualul nu mai poate educa 

timpul, ci doar îl marchează superficial. 

Revelionul modern este, astfel, un spațiu al ambiguității.  

El poartă urme clare ale ritualului de trecere, dar nu mai reușește 

să-i îndeplinească toate funcțiile. El este simultan sărbătoare și 

simulacru, comunitate și audiență, început și gol. 

În concluzie, din vechiul ritual de Anul Nou s-au pierdut coerența, 

participarea activă, funcția apotropaică și legătura cu natura, dar au 

rămas conștiința pragului, nevoia de sincronizare, simbolismul focului, 

masa festivă, urarea și nostalgia sensului.  

Revelionul modern este, așadar, un ritual incomplet, dar nu unul 

lipsit de rădăcini. În această tensiune dintre pierdere și supraviețuire se 

află cheia posibilității de recuperare simbolică. 
 

 

 

 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

80 
 

 

4.Revelionul fără ritual – golirea de sens 

Există un moment, greu de prins în calendar, dar ușor de 

recunoscut în trăire, în care Revelionul încetează să mai fie o sărbătoare 

cu sens și devine un eveniment gol, repetabil, consumabil, obositor. 

Acest moment marchează apariția Revelionului fără ritual: o 

noapte care păstrează decorurile trecerii dintre ani, dar a pierdut aproape 

complet funcțiile ei simbolice. Nu este vorba despre absența totală a 

formelor, ci despre golirea lor de conținut. 

Revelionul fără ritual nu este o invenție recentă, ci rezultatul unui 

proces lent de eroziune simbolică. Pe măsură ce societatea modernă a 

renunțat la structurile comunitare stabile, la ritmurile naturale și la 

memoria rituală, pragul temporal a rămas fără sprijin. Trecerea dintre 

ani a continuat să fie marcată, dar fără o cosmologie care să-i dea sens. 

A rămas data; s-a pierdut înțelesul. 

Primul semn al golirii de sens este indiferența față de început. 

Anul nou nu mai este perceput ca moment fondator, ci ca o simplă 

schimbare de cifră. Pentru mulți, Revelionul devine o obligație socială 

sau un inconvenient logistic. Participarea nu mai este motivată de 

speranță sau nevoie simbolică, ci de presiunea normei: „așa se face”. 

Revelionul fără ritual este caracterizat de suprasaturație. 

Zgomotul, lumina, muzica, alcoolul, imaginile se succed fără 

pauză. Această abundență nu produce sens, ci îl îneacă. Ritualul autentic 

funcționează prin alternanță: zgomot și tăcere, haos și ordine, lumină și 

întuneric. Revelionul golit de ritual elimină pauza, iar fără pauză nu 

există prag. 

Un alt simptom este dispariția intenției.  

În ritualurile tradiționale, fiecare gest avea un scop: alungarea 

răului, protecția, orientarea timpului. În Revelionul fără ritual, gesturile 

sunt automate. Se bea pentru că se bea, se dansează pentru că se 

dansează, se numără pentru că se numără. Fără intenție, acțiunea nu mai 

are valoare simbolică. 

Golirea de sens se manifestă și prin fragmentarea temporală. 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

81 
 

Revelionul este trăit ca o succesiune de momente fără legătură: 

cină, petrecere, artificii, după-petrecere. Nu există o poveste a trecerii, 

ci doar episoade. Ritualul, însă, este o narațiune trăită. Fără poveste, 

pragul nu mai poate fi integrat psihic. 

Revelionul fără ritual produce adesea melancolie post-eveniment. 

După miezul nopții, după euforia forțată, apare un gol greu de 

explicat. Această stare nu este depresie în sens clinic, ci semnalul unei 

nevoi simbolice neîmplinite. Timpul a trecut, dar nu a fost asimilat. În 

loc de orientare, apare dezorientarea. 

Un element central al golirii de sens este înlocuirea comunității 

cu masa.  

Oamenii sunt împreună fizic, dar nu legați simbolic. Nu există 

responsabilitate reciprocă, nu există roluri, nu există continuitate. 

Relațiile sunt temporare și reversibile. Ritualul tradițional crea legături 

care durau dincolo de noaptea pragului. Revelionul fără ritual creează 

doar proximitate. 

Dispariția copilului din centrul Revelionului este un alt indicator 

al golirii de sens. Fără copil, începutul își pierde dimensiunea de viitor. 

Revelionul devine un eveniment al prezentului saturat, nu al 

continuității. Fără proiecție în viitor, începutul nu mai are miză 

existențială. 

Revelionul fără ritual este, de asemenea, dezistoricizat.  

El nu se mai leagă de ceea ce a fost, nici de ceea ce urmează. Anul 

vechi nu este închis simbolic, iar anul nou nu este deschis orientat. Fără 

această dublă mișcare, timpul devine o succesiune inertă. Oamenii 

„intră” în anul nou fără să știe ce lasă în urmă și ce își asumă. 

Un alt simptom este cinismul.  

Ironia excesivă, gluma permanentă, minimalizarea momentului 

sunt mecanisme de apărare în fața vidului de sens. Când ritualul dispare, 

omul râde de prag pentru a nu simți golul lui. Cinismul nu este semn de 

luciditate, ci de neputință simbolică. 

Revelionul fără ritual este strâns legat de accelerarea timpului. 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

82 
 

Într-o lume în care fiecare zi seamănă cu alta, începuturile devin 

neclare. Anul nou nu mai este diferit de restul timpului. Ritualul 

încetinea timpul pentru a face loc schimbării. Fără el, schimbarea 

devine imperceptibilă. 

Este important de subliniat că golirea de sens nu înseamnă 

dispariția totală a emoției. Dimpotrivă, emoția este adesea intensă, 

dar neancorată. Bucuria, tristețea, nostalgia apar, dar nu se transformă 

în orientare. Emoția fără structură nu poate susține sensul. 

Revelionul fără ritual produce și oboseală simbolică.  

Oamenii simt că „au mai fost acolo”, că nimic nu se schimbă. 

Repetiția fără semnificație duce la epuizare. Ritualul tradițional 

se repeta, dar fiecare repetare avea sens. Repetiția modernă este 

mecanică. 

Un efect profund al golirii de sens este individualizarea excesivă 

a responsabilității. Fără ritual colectiv, fiecare este lăsat să-și „facă 

anul” singur. Această presiune este greu de suportat. Ritualul tradițional 

distribuia responsabilitatea între membri. Revelionul fără ritual o 

concentrează asupra individului, generând anxietate. 

Revelionul fără ritual nu este un eșec moral, ci un simptom 

cultural. El arată ce se întâmplă când societatea pierde instrumentele 

simbolice de gestionare a timpului. Pragul nu dispare, dar devine 

dureros. Oamenii simt că ceva important se întâmplă, dar nu știu ce să 

facă cu acel sentiment. 

Există, totuși, semne de rezistență.  

Dorința de liniște, de retragere, de reflecție, de ritual personal sunt 

reacții la golirea de sens. Chiar și refuzul Revelionului zgomotos este o 

formă de protest simbolic. Oamenii caută, adesea intuitiv, forme 

de reîncărcare a pragului. 

În concluzie, Revelionul fără ritual este expresia unei treceri trăite 

fără sens, fără orientare și fără comunitate simbolică. El păstrează 

decorurile pragului, dar nu mai îndeplinește funcțiile lui fundamentale. 

Golirea de sens nu anulează nevoia de ritual; o face mai vizibilă. 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

83 
 

Tocmai acest gol explică de ce, din când în când, oamenii simt 

nevoia să se oprească, să tacă și să caute altceva în noaptea dintre ani. 

Revelionul fără ritual nu este finalul poveștii, ci punctul critic din 

care poate începe recuperarea. 
 

5.Posibilitatea recuperării – memoria ca rezistență 

culturală 

După constatarea golirii de sens a Revelionului modern, apare 

inevitabil întrebarea esențială: mai este posibilă recuperarea?  

Răspunsul nu poate fi nici nostalgic, nici utopic. Ritualul nu se 

întoarce identic, iar trecutul nu poate fi reconstituit ca muzeu viu. 

Totuși, între dispariție și restaurare literală există un spațiu 

fertil: memoria ca formă de rezistență culturală. În acest spațiu, sensul 

nu este reprodus mecanic, ci reactivat. 

Memoria rituală nu este o arhivă pasivă de obiceiuri, ci 

un mecanism activ de orientare. Ea nu spune doar „așa a fost”, ci „așa 

poate fi înțeles”.  

Recuperarea nu presupune reintroducerea măștilor în oraș sau 

refacerea cetei de colindători ca spectacol folcloric, ci reînvățarea 

funcțiilor pe care aceste forme le îndeplineau: închidere, purificare, 

naștere, orientare, stabilizare. 

Primul pas al recuperării este recunoașterea nevoii.  

Fără această recunoaștere, orice tentativă rămâne decorativă. 

Golul de sens trăit după Revelionul modern nu este o slăbiciune 

individuală, ci un semnal colectiv. El indică faptul că pragul temporal 

continuă să ceară structură. Memoria culturală funcționează tocmai prin 

astfel de semnale: disconfortul devine indiciu. 

Recuperarea nu este un act colectiv impus, ci o sumă de inițiative 

personale și comunitare care se pot coagula. Ritualurile tradiționale 

erau publice și obligatorii. Recuperarea modernă este, paradoxal, mai 

degrabă voluntară. Ea începe prin gesturi mici, dar semnificative: 

oprirea zgomotului, delimitarea timpului, rostirea intenționată a unor 

cuvinte, asumarea unui moment de reflecție. 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

84 
 

Memoria acționează ca rezistență culturală prin resemnificare. 

Nu este nevoie să repetăm Plugușorul ca text arhaic pentru a 

recupera funcția aratului simbolic. Este suficient să înțelegem că 

începutul de an cere un gest de deschidere orientată spre muncă și 

responsabilitate. Forma se schimbă; funcția rămâne. 

Un element central al recuperării este reintroducerea intenției. 

Ritualul nu este definit de complexitatea formelor, ci de claritatea 

scopului. A recupera ritualul înseamnă a ști de ce faci ceea ce faci la 

început de an. Fără intenție, orice gest rămâne inert. Cu intenție, chiar 

și un gest simplu capătă valoare simbolică. 

Memoria culturală funcționează și prin limbaj.  

Cuvintele au fost primele degradate în Revelionul modern. 

Recuperarea începe prin refacerea relației cu cuvântul. Nu prin 

lozinci sau clișee, ci prin rostire conștientă. A spune ceva anume 

timpului, chiar într-un cadru restrâns, este un act de rezistență împotriva 

standardizării. 

Un alt nivel al recuperării este reintegrarea copilului în sensul 

începutului. Nu ca element decorativ sau „tradiție drăguță”, ci ca 

purtător al viitorului. A face loc copilului în ritualurile de început de an 

înseamnă a recunoaște continuitatea. Memoria funcționează aici ca 

punte între generații, nu ca relicvă. 

Recuperarea presupune și reeducarea raportului cu tăcerea. 

Ritualul autentic nu este doar zgomot, ci și pauză.  

Tăcerea de după miezul nopții, momentul de retragere, sunt 

esențiale pentru stabilizarea timpului nou. Într-o cultură a fluxului 

continuu, tăcerea devine un act subversiv. Ea oprește timpul suficient 

cât să-l facă inteligibil. 

Memoria ca rezistență culturală nu se opune modernității, 

ci excesului ei. Nu este nevoie să refuzăm orașul, tehnologia sau media 

pentru a recupera ritualul. Este nevoie să le folosim fără a le lăsa să 

monopolizeze pragul. Ritualul poate coexista cu modernitatea, dar nu 

ca decor, ci ca structură de sens. 

Un aspect esențial este dimensiunea comunitară minimală. 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

85 
 

Ritualul nu cere mase, dar cere măcar un „împreună” autentic. 

Două-trei persoane care își asumă conștient începutul anului 

creează deja un nucleu ritualic. Memoria nu are nevoie de mulțimi; are 

nevoie de continuitate. 

Recuperarea nu se face prin impunere instituțională. Orice 

tentativă de „oficializare” a ritualului îl golește din nou de sens. 

Ritualul trăiește în margini, în spații informale, în familie, în 

grupuri mici. Memoria culturală se transmite mai eficient prin practică 

decât prin reglementare. 

Un pericol al recuperării este folclorizarea.  

Transformarea ritualului într-un spectacol „tradițional” pentru 

consum turistic sau identitar produce o nouă golire de sens. Memoria 

ca rezistență nu se afișează; se practică. Ea nu cere aplauze, ci 

continuitate. 

Recuperarea presupune și acceptarea pierderilor.  

Nu totul poate fi recuperat. Unele structuri sociale care susțineau 

ritualul nu mai există. A insista pe restaurare totală înseamnă a 

transforma ritualul într-o simulare. Memoria autentică știe să selecteze 

ce poate fi reactivat și ce trebuie lăsat să se stingă. 

Un element crucial este ritualul personal.  

În lipsa unui cadru comunitar stabil, individul poate crea micro-

ritualuri coerente: scrierea unui bilanț, formularea unor intenții, 

delimitarea clară a unui început. Aceste practici nu sunt substituții slabe, 

ci forme adaptate ale aceleiași nevoi arhaice. 

Memoria ca rezistență culturală se manifestă și prin educație 

simbolică. Nu prin manuale, ci prin exemplu. Copiii care văd adulți 

tratând începutul cu seriozitate vor internaliza acest comportament. 

Ritualul se transmite mai eficient prin trăire decât prin explicație. 

Este important să înțelegem că recuperarea nu garantează 

fericirea sau succesul. Ritualul nu este o magie utilitară. El 

oferă orientare, nu rezultate. Memoria nu promite un an bun; promite 

un an asumat. Diferența este esențială. 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

86 
 

Într-o lume fragmentată, memoria rituală oferă continuitate fără 

rigiditate. Ea permite adaptarea fără pierderea sensului. Această 

flexibilitate este cheia rezistenței culturale. Ritualul care nu se poate 

adapta moare. Ritualul care se diluează dispare. Ritualul care se 

reconfigurează supraviețuiește. 

Recuperarea pragului dintre ani este, în fond, o recuperare a 

relației cu timpul. Nu ca resursă de exploatat, nici ca inamic de învins, 

ci ca mediu de viață. Ritualul nu oprește timpul, ci îl face locuibil. 

Memoria păstrează această funcție, chiar și atunci când formele se 

schimbă. 

În concluzie, posibilitatea recuperării nu constă în întoarcerea la 

trecut, ci în activarea memoriei ca instrument de rezistență culturală. 

Revelionul modern poate redeveni prag dacă este reîncărcat cu 

intenție, tăcere, cuvânt, comunitate și responsabilitate.  

Ritualul nu a dispărut; el a intrat în latență.  

Memoria este cheia care îl poate readuce la suprafață, nu ca 

spectacol, ci ca formă de orientare într-o lume accelerată. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

87 
 

 

Concluziile generale ale cărții 

 

 

De ce omul nu poate intra într-un an nou 

fără să îngroape pe cel vechi 
 

 

 

I.Timpul nu este neutru: de ce cultura a refuzat 

continuitatea pură 

Una dintre concluziile fundamentale ale acestei lucrări este aceea 

că timpul nu a fost niciodată perceput ca neutru în culturile 

tradiționale, iar cultura românească nu face excepție. Anul nu este o 

simplă unitate de măsură, o succesiune abstractă de zile și nopți, ci 

o structură vie, supusă uzurii, acumulării și degradării simbolice. De 

aceea, ideea modernă a continuității neîntrerupte a timpului intră în 

conflict direct cu logica arhaică a supraviețuirii simbolice. 

În imaginarul tradițional, timpul care curge fără oprire devine 

periculos. El nu este perceput ca progres, ci ca încărcare: cu boli, 

eșecuri, morți, neîmpliniri, greșeli, dezechilibre. Anul vechi poartă 

asupra sa urmele existenței umane, iar aceste urme nu pot fi ignorate 

sau „șterse” prin simpla schimbare a datei din calendar.  

De aceea, continuitatea pură este refuzată. Nu pentru că omul ar 

fi incapabil să suporte timpul, ci pentru că știe că timpul nestructurat îl 

poate zdrobi. 

Ritualurile de final de an sunt expresia acestui refuz lucid al 

continuității brute. Ele afirmă că timpul trebuie închis, nu abandonat. 

Că trebuie tratat, nu ignorat. Că are nevoie de o moarte simbolică 

pentru a nu se transforma într-un cadavru purtat mai departe în mod 

inconștient. Această închidere nu este distrugere, ci igienă simbolică. 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

88 
 

Modernitatea a înlocuit această logică cu una tehnică: timpul este 

ceva ce „trece”, indiferent ce faci cu el.  

Dar această neutralizare a timpului a produs un efect paradoxal: o 

presiune psihică și existențială mai mare, nu mai mică. Omul modern 

este mai obosit nu pentru că are mai multe ritualuri, ci pentru că are prea 

puține mecanisme reale de închidere. 

Cartea de față demonstrează că refuzul continuității pure nu este 

un semn de primitivism, ci de inteligență culturală. Cultura care știe să 

oprească timpul simbolic știe, de fapt, să-l facă suportabil. 
 

II.Ajunul și liminalitatea: de ce pragul este mai important 

decât începutul 

Un alt rezultat major al analizei este reevaluarea profundă 

a Ajunului Anului Nou. În cultura modernă, atenția cade aproape 

exclusiv pe „momentul zero”, pe miezul nopții, pe artificii și 

numărătoare inversă. În cultura tradițională, însă, adevărata miză nu 

este începutul, ci pragul. Nu nașterea în sine, ci traversarea. 

Ajunul este un timp suspendat, ambiguu, instabil.  

El nu aparține nici anului vechi, nici celui nou. Tocmai această 

lipsă de apartenență îl face periculos, dar și fertil. Liminalitatea nu este 

un accident cultural, ci un dispozitiv simbolic. Ea permite dezordine 

controlată, mască, zgomot, inversare temporară a regulilor. Nu pentru a 

distruge ordinea, ci pentru a o putea reconstitui. 

Așadar, Ajunul este, de fapt, laboratorul timpului nou.  

Aici se descarcă tensiunile, se exprimă fricile, se consumă 

excesele permise, tocmai pentru ca anul care vine să poată fi stabilizat. 

Cultura tradițională știe că ordinea nu se naște dintr-un haos 

reprimat, ci dintr-un haos ritualizat. 

Modernitatea a păstrat Ajunul doar ca timp al petrecerii, dar i-a 

eliminat funcția de suspendare conștientă. Rezultatul este o noapte 

aglomerată de stimuli, dar săracă în sens. Omul nu mai traversează 

pragul; îl sare. Iar ceea ce este sărit revine sub formă de anxietate, 

oboseală, dezorientare. 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

89 
 

Înțelegerea Ajunului ca spațiu liminal este una dintre cheile 

centrale ale acestei lucrări. Fără această înțelegere, Revelionul rămâne 

un eveniment, nu un prag. Iar fără prag, începutul devine fragil. 
 

III.Îngroparea Anului Vechi: moartea simbolică drept 

condiție a vieții 

Poate cea mai dificil de acceptat pentru mentalitatea modernă este 

concluzia că moartea simbolică este indispensabilă vieții sănătoase. 

Îngroparea Anului Vechi nu este un exces ritualic, nici o formă de 

teatralitate populară. Ea este operația centrală a întregului ciclu de 

trecere. 

Cultura tradițională românească înțelege limpede că nimic nou nu 

poate fi construit peste un timp neînchis. De aceea, anul vechi este ars, 

îngropat, batjocorit, alungat, „omorât” simbolic. Masca, focul, ceata, 

zgomotul nu sunt elemente decorative, ci instrumente precise de 

scoatere din uz a unui timp devenit periculos. 

Această carte demonstrează că ritualurile cu mască și foc nu sunt 

expresii ale unei mentalități „superstițioase”, ci tehnologii simbolice 

extrem de coerente. Ele tratează răul nu prin negare, ci prin delimitare. 

Răul nu este alungat definitiv, ci scos din circuit pentru a nu 

contamina începutul. 

Modernitatea, refuzând simbolic moartea, a produs o situație 

paradoxală: timpul vechi nu mai moare niciodată, ci se acumulează. 

Traume nerezolvate, eșecuri neînchise, relații neterminate, ani 

„lăsați deschiși” se suprapun. Rezultatul nu este progres, ci încărcare 

toxică. 

Îngroparea Anului Vechi apare astfel, în această lucrare, nu ca un 

obicei arhaic, ci ca o lecție de igienă existențială. Omul care nu știe să 

închidă simbolic ajunge să trăiască permanent într-un trecut nerezolvat. 

 

 

 

 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

90 
 

 

IV.Nașterea timpului nou: cuvânt, gest, copil, 

responsabilitate 

Analiza a arătat că Anul Nou nu „începe” pur și simplu.  

El este născut. Iar nașterea, în cultura tradițională, este un proces 

care cere grijă, orientare și responsabilitate.  

Plugușorul, Sorcova, copilul, primele gesturi ale anului nu sunt 

obiceiuri separate, ci etape ale aceleiași pedagogii simbolice a 

timpului. 

Cuvântul are un rol central. El nu descrie timpul, ci îl creează. 

Urările nu sunt dorințe vagi, ci acte performative. Ele spun 

timpului cum să fie: roditor, sănătos, ordonat. Ritmul, repetiția, formula 

fixă sunt mijloace de stabilizare, nu simple convenții poetice. 

Copilul apare ca figură axială pentru că el întruchipează viitorul 

neuzat. A introduce copilul în ritual înseamnă a proiecta timpul înainte. 

Modernitatea, marginalizând copilul în ritualurile de început de 

an, a slăbit această proiecție simbolică. 

Nașterea timpului nou nu este un act magic, ci unul etic.  

Ea implică asumare: ce facem cu timpul care vine? Ce îi cerem? 

Ce îi oferim? Fără această asumare, începutul rămâne formal. 

 

V.Revelionul modern și memoria ca ultimă formă de 

rezistență 

Ultima concluzie majoră este incomodă, dar necesară: Revelionul 

modern nu este opus ritualului, ci urma lui degradată. El păstrează 

structura de prag, dar a pierdut cosmologia. 

Spectacolul, consumul, mass-media au preluat funcțiile rituale, 

dar le-au golit de sens profund. 

Această golire nu a eliminat nevoia de ritual, ci a accentuat-o sub 

formă de frustrare, oboseală și cinism.  

De aceea, soluția nu este respingerea Revelionului modern, 

ci recuperarea memoriei funcțiilor rituale. 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

91 
 

Memoria culturală apare, în această lucrare, ca formă de 

rezistență. Nu împotriva modernității, ci împotriva golirii de sens. 

Recuperarea nu presupune restaurarea trecutului, ci reactivarea 

funcțiilor: închidere, delimitare, purificare, orientare. 

Concluzia finală este limpede: omul nu poate intra sănătos într-

un timp nou fără să închidă simbolic timpul vechi. Aceasta nu este o 

opțiune estetică sau identitară, ci o necesitate antropologică. 

Revelionul nu este o petrecere. Este un prag. Iar pragurile ignorate 

nu dispar; ele se întorc sub formă de criză. 

Analiza prezentă nu oferă rețete festive, ci o hartă a sensului.  

Dacă cititorul va înțelege că anul nu trebuie doar să înceapă, ci să 

fie născut, curățat și asumat, atunci miza ei a fost atinsă. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

92 
 

 

Postfață 

 

Timpul nu curge. Se rupe, se leagă  

și se reînvață 
 

 

 

La capătul acestui drum analitic, se poate spune limpede un lucru 

pe care modernitatea îl evită: timpul nu este o bandă rulantă. Nu curge 

lin, nu este neutru, nu este infinit de suportabil.  

Timpul se rupe. Se fracturează. Se încarcă. Se înnădește. Și, mai 

ales, are nevoie să fie învățat din nou, generație după generație. 

Cartea nu a fost scrisă pentru a idealiza trecutul și nici pentru a 

condamna prezentul. Ci pentru a arăta că, dincolo de formele 

schimbătoare ale sărbătorii, există o structură profundă a raportării 

umane la timp care nu dispare odată cu modernizarea. Ea poate fi 

ignorată, cosmetizată sau deturnată, dar nu poate fi anulată fără costuri. 

În cultura tradițională românească, timpul nu este un simplu decor 

al vieții. El este un actor. Are vârstă, are uzură, are boală, are moarte. 

Anul care se încheie nu este lăsat să se dizolve singur, pentru că 

dizolvarea spontană ar însemna contaminare. Timpul neînchis nu 

pleacă; se lipește de cel care vine.  

De aici necesitatea ritualului, nu ca spectacol, ci ca operație. 

Modernitatea a păstrat calendarul, dar a pierdut pedagogia 

timpului. Știm ce zi este, dar nu mai știm ce facem cu ea. Știm că vine 

Anul Nou, dar nu mai știm ce presupune intrarea într-un timp nou. Am 

păstrat data și artificiile, dar am pierdut logica pragului. 

Această postfață nu încearcă să ofere soluții ritualice 

standardizate. Ar fi un nou act de golire de sens.  



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

93 
 

Ea propune, în schimb, o schimbare de privire. O reînvățare a 

timpului nu prin întoarcere nostalgică, ci prin luciditate simbolică. 

Primul lucru care trebuie reînvățat este că începuturile cer 

închidere. Fără închidere, începutul este o iluzie. Omul modern este 

învățat să înceapă mereu: proiecte, ani, relații, etape. Dar nu este învățat 

să închidă. De aici senzația de suprasarcină, de epuizare cronică, de 

trecut care nu trece. 

Cultura tradițională nu începea nimic fără să închidă.  

Nu pentru că ar fi fost rigidă, ci pentru că știa că viața nu suportă 

acumularea neprocesată. Îngroparea Anului Vechi este, în acest sens, o 

lecție de maturitate existențială. Nu poți cere timpului să fie nou dacă 

nu ai curajul să lași ceva să moară. 

Un alt lucru care trebuie reînvățat este valoarea pragului. 

Modernitatea vrea rezultate rapide, momente clare, începuturi 

instantanee. Pragul, însă, este lent, ambiguu, inconfortabil. Ajunul 

Anului Nou nu este o noapte „de distracție”, ci o noapte de instabilitate 

controlată. El nu oferă siguranță, ci posibilitate. 

Pragul este locul în care ordinea veche nu mai funcționează, iar 

cea nouă nu este încă stabilă. De aceea apare zgomotul, masca, focul, 

mișcarea. Nu pentru haos, ci pentru a elibera tensiunea acumulată. 

Cultura care nu mai știe să trăiască pragurile ajunge să se teamă 

de ele și să le acopere cu zgomot artificial. 

Reînvățarea timpului presupune și reabilitarea cuvântului.  

În ritualurile de An Nou, cuvântul nu este decorativ. El este 

performativ. Spune timpului ce să facă. Îl învață cum să fie. 

Modernitatea a transformat cuvântul într-un zgomot constant: urări 

automate, formule goale, sloganuri. 

Această lucrare a arătat că nu cuvintele s-au pierdut, ci intenția 

din spatele lor. A spune ceva timpului fără să crezi că are sens este 

echivalent cu a nu spune nimic. Reînvățarea timpului începe cu 

reînvățarea rostirii asumate. 

Un alt element esențial este raportul cu copilul.  



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

94 
 

Cultura tradițională a înțeles că începutul aparține copilului nu din 

sentimentalism, ci din logică simbolică. Copilul nu este pur pentru că 

este „drăguț”, ci pentru că nu este încă încărcat de timp. El este 

proiecția viitorului neuzat. 

Modernitatea, marginalizând copilul în ritualurile de început, a 

slăbit legătura simbolică dintre prezent și viitor. Anul Nou a devenit un 

eveniment al adulților obosiți, nu un moment de transmitere. 

Reînvățarea timpului presupune și reintegrarea copilului ca 

purtător de sens, nu ca element decorativ. 

Această postfață nu cere revenirea la mască, ceată sau foc ritualic 

în formele lor arhaice. Ea cere recuperarea funcțiilor: închidere, 

delimitare, purificare, orientare, stabilizare. Aceste funcții pot fi 

activate și în cadre moderne, dacă există conștiență. 

Reînvățarea timpului este, în fond, un act de responsabilitate 

existențială. Nu mai putem lăsa timpul să treacă peste noi ca un 

fenomen natural impersonal. Trăim prea mult, prea repede și prea 

fragmentat pentru a ne permite această pasivitate. 

Revelionul modern, cu toate limitele lui, arată că nevoia de prag 

nu a dispărut. Ea doar a fost deturnată. Petrecerea, spectacolul, 

consumul sunt tentative eșuate de a suplini lipsa ritualului. Ele oferă 

intensitate, dar nu orientare. Emoție, dar nu stabilitate. 

Cartea a fost scrisă din convingerea că memoria culturală nu este 

un muzeu, ci un rezervor de sensuri reutilizabile. Nu tot ce a fost trebuie 

recuperat, dar ceea ce a funcționat antropologic merită reînțeles. Nu 

pentru identitate, ci pentru echilibru. 

A reînvăța timpul nu înseamnă a-l controla, ci a locui conștient în 

el. Ritualul nu promite un an bun, ci un an locuibil. Nu garantează 

succesul, ci sensul.  

Iar sensul este singura resursă care nu se epuizează prin folosire. 

Într-o lume în care totul curge prea repede, a opri timpul simbolic 

pentru a-l închide, a-l curăța și a-l porni din nou nu este un gest arhaic. 

Este un gest de igienă profund modernă. 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

95 
 

Dacă această carte va lăsa în urmă o singură idee activă, aceasta 

ar trebui să fie următoarea: timpul nu se schimbă pentru că vine un an 

nou, ci pentru că omul știe să-l închidă pe cel vechi.  

Fără acest act, calendarul se schimbă, dar viața rămâne în același 

loc. 

Timpul nu curge. 

Se rupe. Se leagă. Și se reînvață. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

96 
 

 

Note Bibliografice 
 

 

1. Adorno, Theodor W., și Max Horkheimer. Dialektik der 

Aufklärung. Amsterdam: Querido, 1947. 

2. Assmann, Jan. Cultural Memory and Early Civilization: 

Writing, Remembrance, and Political Imagination. Cambridge: 

Cambridge University Press, 2011. 

3. Bachelard, Gaston. La dialectique de la durée. Paris: Boivin & 

Cie, 1936. 

4. Bachelard, Gaston. La poétique de l’espace. Paris: Presses 

Universitaires de France, 1957. 

5. Bakhtin, Mikhail. Rabelais and His World. Cambridge, MA: 

MIT Press, 1968. 

6. Baudrillard, Jean. La société de consommation. Paris: 

Gallimard, 1970. 

7. Baudrillard, Jean. Simulacres et simulation. Paris: Galilée, 

1981. 

8. Bauman, Zygmunt. Liquid Modernity. Cambridge: Polity 

Press, 2000. 

9. Bauman, Zygmunt. Consuming Life. Cambridge: Polity Press, 

2007. 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

97 
 

10. Bell, Daniel. The Cultural Contradictions of Capitalism. New 

York: Basic Books, 1976. 

11. Benjamin, Walter. Das Kunstwerk im Zeitalter seiner 

technischen Reproduzierbarkeit. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1936. 

12. Bernea, Ernest. Cadre ale gândirii populare românești. 

București: Editura Cartea Românească, 1985. 

13. Bernea, Ernest. Spațiu, timp și cauzalitate la poporul român. 

București: Editura Eminescu, 1985. 

14. Bîrlea, Ovidiu. Folclorul românesc. București: Editura 

Minerva, 1981. 

15. Bîrlea, Ovidiu. Istoria folcloristicii românești. București: 

Editura Minerva, 1974. 

16. Blaga, Lucian. Spațiul mioritic. București: Editura pentru 

Literatură, 1966. 

17. Blaga, Lucian. Trilogia culturii. Orizont și stil. București: 

Editura pentru Literatură, 1969. 

18. Burke, Peter. Popular Culture in Early Modern Europe. New 

York: Harper & Row, 1978. 

19. Caillois, Roger. L’homme et le sacré. Paris: Gallimard, 1950. 

20. Chartier, Roger. Cultural History: Between Practices and 

Representations. Ithaca: Cornell University Press, 1988. 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

98 
 

21. Debord, Guy. La société du spectacle. Paris: Buchet-Chastel, 

1967. 

22. Detienne, Marcel. L’invention de la mythologie. Paris: 

Gallimard, 1981. 

23. Dumézil, Georges. Mythe et épopée, vol. 1. Paris: Gallimard, 

1968. 

24. Durand, Gilbert. Les structures anthropologiques de 

l’imaginaire. Paris: Bordas, 1969. 

25. Durkheim, Émile. Les formes élémentaires de la vie 

religieuse. Paris: Félix Alcan, 1912. 

26. Eliade, Mircea. Traité d’histoire des religions. Paris: Payot, 

1949. 

27. Eliade, Mircea. Le Mythe de l’éternel retour. Archétypes et 

répétition. Paris: Gallimard, 1949. 

28. Eliade, Mircea. Le Sacré et le profane. Paris: Gallimard, 1957. 

29. Eliade, Mircea. Mythes, rêves et mystères. Paris: Gallimard, 

1957. 

30. Eliade, Mircea. Aspects du mythe. Paris: Gallimard, 1963. 

31. Elias, Norbert. Time: An Essay. Oxford: Blackwell, 1992. 

32. Frazer, James George. The Golden Bough: A Study in Magic 

and Religion. London: Macmillan, 1890. 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

99 
 

33. Gennep, Arnold van. Les rites de passage. Paris: Émile 

Nourry, 1909. 

34. Ghinoiu, Ion. Calendarul popular românesc. București: 

Editura Academiei Române, 2003. 

35. Ghinoiu, Ion. Sărbători și obiceiuri românești. București: 

Editura Fundației Culturale Române, 1997. 

36. Ghinoiu, Ion. Obiceiuri populare de peste an. București: 

Editura Fundației Culturale Române, 1997. 

37. Hobsbawm, Eric, și Terence Ranger, eds. The Invention of 

Tradition. Cambridge: Cambridge University Press, 1983. 

38. Hubert, Henri, și Marcel Mauss. Essai sur la nature et la 

fonction du sacrifice. Paris: Alcan, 1899. 

39. Kaufmann, Jean-Claude. La trame conjugale. Paris: Nathan, 

1992. 

40. Kernbach, Victor. Dicționar de mitologie generală. București: 

Editura Albatros, 1989. 

41. Koselleck, Reinhart. Futures Past: On the Semantics of 

Historical Time. New York: Columbia University Press, 2004. 

42. Lefebvre, Henri. La production de l’espace. Paris: Anthropos, 

1974. 

43. Lévi-Strauss, Claude. La pensée sauvage. Paris: Plon, 1962. 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

100 
 

44. Malinowski, Bronisław. Magic, Science and Religion and 

Other Essays. New York: Doubleday, 1948. 

45. Mauss, Marcel. Sociologie et anthropologie. Paris: Presses 

Universitaires de France, 1950. 

46. McLuhan, Marshall. Understanding Media: The Extensions 

of Man. New York: McGraw-Hill, 1964. 

47. Noica, Constantin. Devenirea întru ființă. București: Editura 

Științifică și Enciclopedică, 1981. 

48. Pop, Ioan Mihai. Obiceiuri tradiționale românești. Cluj-

Napoca: Editura Dacia, 1999. 

49. Postman, Neil. Amusing Ourselves to Death. New York: 

Viking Penguin, 1985. 

50. Ricoeur, Paul. Temps et récit, vol. 1. Paris: Éditions du Seuil, 

1983. 

51. Ricoeur, Paul. Temps et récit, vol. 3. Paris: Éditions du Seuil, 

1985. 

52. Stoichiță, Victor I. Fabricants d’émotion. Les figures de la 

mascarade. Paris: Éditions de la Maison des Sciences de l’Homme, 

2017. 

53. Turner, Victor. The Ritual Process: Structure and Anti-

Structure. Chicago: Aldine Publishing, 1969. 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

101 
 

54. Turner, Victor. From Ritual to Theatre: The Human 

Seriousness of Play. New York: PAJ Publications, 1982. 

55. Turner, Victor. The Anthropology of Performance. New York: 

PAJ Publications, 1987. 

56. Veyne, Paul. Comment on écrit l’histoire. Paris: Éditions du 

Seuil, 1971. 

57. Vulcănescu, Romulus. Etnologie juridică. București: Editura 

Academiei, 1970. 

58. Vulcănescu, Romulus. Mitologia română. București: Editura 

Academiei Române, 1985. 

59. Weber, Max. Die protestantische Ethik und der Geist des 

Kapitalismus. Tübingen: Mohr, 1905. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

102 
 

 

FREE EBOOKS – Lista completă și actualizată 

Autori: Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa 

 

Descărcare gratuită: fișierele grupului FB FREE EBOOKS / 

www.free-ebooks.fr 

 

1. ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE – 

Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în 

cultura românească — (27 dec. 2025) 

2. Inima Crăciunului adevărat – Lumina și Renașterea sufletului 

românesc în Noaptea Sfântă — (20 dec. 2025) 

3. Sfântul și Ritualul Zilei de Ignat – Sânge, Foc și Timp. 

Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă — (9 dec. 2025) 

4. Sfântul Nicolae și Moș Nicolae – De la Episcopul Milei la 

Spiritul Invizibil al Iernii — (5 dec. 2025) 

5. Sfânta Varvara – Arhetipul fiicei jertfite. Sacru, subteran și 

simbolul care nu moare — (4 dec. 2025) 

6. 1 Decembrie 1918 – Mitul și contra-mitul României Mari — 

(30 nov. 2025) 

7. Noaptea Lupilor și a Strigoilor. Mitologia Sfântului Andrei și 

secretele iernii românești — (27 nov. 2025) 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

103 
 

8. Părintele Arsenie Boca, Sfântul Interzis – De la prigoană la 

canonizare — (20 nov. 2025) 

9. Ajunurile Sacre ale Iernii Românești – De la Post la Bobotează 

— (20 nov. 2025) 

10. Dansul Ursului: Dosar de Patrimoniu – Tradiție, magie și 

oameni — (18 nov. 2025) 

11. Filipii de Toamnă – Calendarul lupului în tradiția românească 

— (16 nov. 2025) 

12. Lăsatul Secului – Ajunul Postului Crăciunului — (14 nov. 

2025) 

13. Nașterea Cuvântului. Epifania Lumii – Crăciunul în literatura 

universală — (12 nov. 2025) 

14. Scenele Nașterii. Crăciunul din Cărți – O istorie literară a 

luminii românești — (10 nov. 2025) 

15. Postul Crăciunului – Cei 40 de pași spre Nașterea Luminii — 

(9 nov. 2025) 

16. Asumarea răspunderii Guvernului, controlul de 

constituționalitate și promisiunea politică de demisie — (7 nov. 2025) 

17. România fără rușine – Cercetare despre sfârșitul conștiinței și 

începutul imitației — (3 nov. 2025) 

18. Matrixul karmic – Manualul secret al închisorii cosmice — 

(20 oct. 2025) 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

104 
 

19. Manualul Asistenților Judiciari — (15 oct. 2025) 

20. Căderea Zeului Verde – Sfârșitul dolarului — (4 oct. 2025) 

21. De la logodnă la petrecere — (28 sept. 2025) 

22. De la vis, la fundație — (26 sept. 2025) 

23. Utilizarea Chat-GPT în Ferma Agricolă — (24 sept. 2025) 

24. Ferma de animale digitală — (22 sept. 2025) 

25. Imperiul falsurilor – Mitul visului american — (19 sept. 2025) 

26. AI în școlile sanitare — (16 sept. 2025) 

27. Medicina Veterinară 5.0 — (12 sept. 2025) 

28. Chat-GPT în mâinile educatorului — (7 sept. 2025) 

29. Republica Rapandulelor — (6 sept. 2025) 

30. Cum să folosești Chat-GPT în Educație — (30 aug. 2025) 

31. Radio Vacanța prezintă: Teatru la malul mării — (24 aug. 

2025) 

32. Domnu’, nu deranjați adevărul! — (20 aug. 2025) 

33. Teatrul datoriei — (12 aug. 2025) 

34. Marița și Revoluția Morală — (6 aug. 2025) 

35. Brotherhood of the Gods and the Shadow Government — (4 

aug. 2025) 

36. Banul electronic invizibil — (31 iul. 2025) 

37. Povești de adormit adulții — (24 iul. 2025) 

38. UE, spatele Schengen — (19 iul. 2025) 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

105 
 

39. Psihologia resetării zilnice — (14 iul. 2025) 

40. De la Cupola de foc la Pustiul alb — (4 iul. 2025) 

41. Resetul – Ardealul din Peșteră — (28 iun. 2025) 

42. Iranul – Ținta finală — (24 iun. 2025) 

43. Geopolitica Imperiului Gazului și a Petrolului Levantin — (19 

iun. 2025) 

44. Iron Dome – Îngerii nu mai apără — (17 iun. 2025) 

45. Trump vs. Musk — (13 iun. 2025) 

46. Paradoxul Divin — (10 iun. 2025) 

47. Spionul din buzunar. Microfonul tăcut — (6 iun. 2025) 

48. Vorbe pentru pereți — (4 iun. 2025) 

49. Mult Iubite și Stimate (roman umoristic) — (2 iun. 2025) 

50. Tartaria – Imperiul care a fost (sau nu a fost) — (29 mai 2025) 

51. Umbra Ursulei peste România — (28 mai 2025) 

52. Tu ești propriul tău manipulator — (21 mai 2025) 

53. Contractele Imperiului — (19 mai 2025) 

54. Arta Nunții Perfecte — (16 mai 2025) 

55. Frăția Zeilor și Guvernul Umbrei Mondiale — (14 mai 2025) 

56. Conștiința Captivă – Vol. I — (10 mai 2025) 

57. Conștiința Captivă – Vol. II — (10 mai 2025) 

58. Conștiința Captivă – Vol. III — (10 mai 2025) 

59. Biblia Neagră a Democrației — (7 mai 2025) 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

106 
 

60. Cânepa – Marea conspirație verde — (5 mai 2025) 

61. Minți otrăvite — (1 mai 2025) 

62. Blackout – Apocalipsa invizibilă — (1 mai 2025) 

63. Poisoned Minds (versiune în limba engleză) — (1 mai 2025) 

 

Contact: gionipoparoman@gmail.com / contact@free-ebooks.fr 

www.free-ebooks.fr 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

107 
 

 

Conținutul și modalitatea de comandă 

pentru Edițiile Free, Regular și Premium 

 

1. Raport de conținut 
 

Ediția FREE 

– Include aproximativ 30–35% din volumul final. 

– Conține nucleul antropologic, simbolic și identitar necesar 

înțelegerii sensului trecerii dintre ani în cultura românească. 

– Abordează clar și coerent: 

– anul ca entitate simbolică vie, supusă uzurii și morții rituale; 

– Ajunul Anului Nou ca timp de prag, suspendare și veghe; 

– sensul ritual al zgomotului, focului și mișcării; 

–  Îngroparea Anului Vechi ca mecanism de resetare simbolică; 

– diferența fundamentală dintre ritualul tradițional și Revelionul 

modern. 
Ediția FREE arată limpede ce înseamnă sfârșitul timpului în 

mentalitatea tradițională, de ce anul nu poate curge neîntrerupt și cum 

se naște simbolic timpul nou. 
Este ediția potrivită pentru cititorul care vrea să înțeleagă: 

– de ce anul trebuie „omorât” pentru a putea continua viața; 

– de ce Revelionul nu este doar petrecere, ci un prag existențial; 

– cum funcționează ruptura rituală a timpului; 

– de ce aceste mecanisme există în toate culturile, nu doar în cea 

românească. 
 

Ediția REGULAR 

– Include aproximativ 70% din conținut. 

– Dezvoltă în profunzime toate dimensiunile majore ale cărții: 

– antropologia timpului și a pragului; 

– Ajunul ca noapte liminală și spațiu de instabilitate simbolică; 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

108 
 

– veghea nocturnă ca act ritual de control asupra timpului; 

– focul, masca, zgomotul și jocul ca tehnologii culturale de 

resetare; 

– ceata rituală, comunitatea și rolurile colective; 

– copilul, urarea, Plugușorul și Sorcova ca acte performative; 

– analiza detaliată a transformării Revelionului tradițional în 

spectacol mediatic. 
– Oferă o imagine completă asupra modului în care trecerea dintre 

ani a structurat, timp de secole, raportarea românilor la timp, moarte, 

speranță și ordine. 
 

Ediția PREMIUM 

– Cuprinde 100% din conținut + capitole aprofundate și analize 

extinse: 

– „Timpul ca ființă simbolică și moartea sa rituală”; 

– „Ajunul ca spațiu dintre lumi și suspendare ontologică”; 

– „Îngroparea Anului Vechi: foc, mască, zgomot și dezordine 

controlată”; 

– „Nașterea timpului nou: urare, cuvânt, copil și început”; 

– „Revelionul modern: pierdere de sens, spectacol și substituție 

rituală”; 

– „Cum poate fi recuperată conștiința pragului în lumea 

contemporană”. 
Este ediția pentru cititorul care dorește dosarul complet, fără 

simplificări, fără folclorizări superficiale și fără adaptări comerciale. 

Aici se află arhitectura totală a trecerii dintre ani, explicată 

antropologic, simbolic, istoric, psihologic și identitar. 
 

2. De ce există trei ediții? 
– FREE – pentru cititorul care vrea esența: sensul morții 

simbolice a timpului și nașterea anului nou. 

– REGULAR – pentru cititorul care vrea mecanismele reale: 

ritual, comunitate, ordine, discontinuitate. 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

109 
 

– PREMIUM – pentru cititorul care vrea întregul fenomen: 

timpul ca experiență existențială și culturală completă. 
 

3. De ce să treci de la FREE la REGULAR? 
Ediția FREE îți arată: 

– ce este anul vechi și de ce trebuie închis; 

– ce înseamnă Ajunul ca prag; 

– de ce Revelionul nu este doar distracție. 
Ediția REGULAR îți explică: 

– cum funcționează ritualurile de trecere; 

– de ce zgomotul, focul și masca sunt necesare; 

– cum comunitatea gestionează timpul; 

– ce s-a pierdut și ce s-a transformat în modernitate. 
Trecerea de la FREE la REGULAR înseamnă trecerea: 

sens → mecanism 

intuiție → structură 

simbol → sistem cultural 
 

4. De ce să alegi Ediția PREMIUM? 
Pentru că aici se spune totul: 

– relația dintre timp, moarte simbolică și renaștere; 

– mecanismele prin care comunitățile au evitat stagnarea; 

– diferența dintre ritual autentic și spectacol modern; 

– rolul trecerii dintre ani ca formă de igienă existențială; 

– motivul pentru care anul nou, fără ritual, obosește rapid. 

Ediția PREMIUM nu adaugă artificii. 

Adaugă înțelegerea completă. 
 

5. Piramidă vizuală comparativă 

– FREE (≈35%) – nivel introductiv: sensul morții și nașterii 

timpului. 

– REGULAR (≈70%) – nivel intermediar: ritual, comunitate, 

mecanisme. 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

110 
 

– PREMIUM (100%) – nivel avansat: arhitectura completă a 

pragului temporal. 
 

6. Recomandarea clară 

Alege FREE dacă vrei reperele esențiale. 

Alege REGULAR dacă vrei înțelegere profundă. 

Alege PREMIUM dacă vrei adevărul integral. 

Traseul rămâne același: 

FREE → REGULAR → PREMIUM 

sens → structură → arhitectură completă 
 

7. Cum comanzi edițiile REGULAR și PREMIUM 
 

EDIȚIA REGULAR 

– Format PDF protejat, parolă unică. 

– Plata: 19,99 RON 

IBAN: RO64CECEB00008RON2520876 

(titular: Popa-Roman Gioni) 

– Mențiune plată: „c/v EDIȚIA REGULAR – ANUL VECHI CARE 

MOARE” 

– Trimite dovada la: gionipoparoman@gmail.com 

Prin același email trimiți: numele complet, emailul de livrare, 

telefonul. 

Primești cartea și parola de acces imediat după confirmare. 
 

EDIȚIA PREMIUM 

– Format PDF integral, parolă unică. 

– Plata: 29,99 RON 

IBAN: RO64CECEB00008RON2520876 

(titular: Popa-Roman Gioni) 

– Mențiune plată: „c/v EDIȚIA PREMIUM – ANUL VECHI 

CARE MOARE” 

– Trimite dovada la: gionipoparoman@gmail.com 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

111 
 

Prin același email trimiți: numele complet, emailul de livrare, 

telefonul. 

Primești cartea și parola de acces imediat după confirmare. 
 

8. Mesaj către cititor 

Această carte nu este despre o petrecere. 

Este despre cum omul face față timpului. 

Anul nu se schimbă singur. 

El trebuie închis. 

Ajunul nu este o noapte oarecare. 

Este un prag. 

Revelionul nu este zgomot. 

Este o încercare de a rupe continuitatea. 

Atâta timp cât oamenii simt nevoia 

să oprească timpul, 

să-l ardă, 

să-l îngroape 

și să-l nască din nou, 

Anul care moare și Anul care se naște vor continua să existe. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman -ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE - Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea Anului Vechi în cultura românească 

 

www.free-ebooks.fr 

112 
 

 

 
Drepturi de autor și declarație de proprietate intelectuală 

Lucrarea „ANUL CARE MOARE, ANUL CARE SE NAȘTE – Revelionul, Ajunul Anului Nou și Îngroparea 

Anului Vechi în cultura românească” (Hemeiuș – 2026) este o creație originală, protejată integral de legislația română 

și internațională privind drepturile de autor, în conformitate cu Legea nr. 8/1996, Codul penal al României, Convenția 

de la Berna, Convenția Universală privind Drepturile de Autor, Directiva (UE) 2019/790, precum și toate tratatele 

multilaterale în materie de proprietate intelectuală la care România este parte. 

Drepturi exclusive 

Toate drepturile morale și patrimoniale asupra conținutului acestei lucrări – titlul, subtitlurile, structura editorială, 

arhitectura capitolelor, analiza antropologică a timpului și a pragului dintre ani, interpretările simbolice privind moartea 

rituală a anului vechi și nașterea anului nou, studiile despre Ajun ca spațiu liminal, cercetările asupra zgomotului, 

focului, măștii și jocului ritual, analizele privind rolul comunității, al cetei, al urării și al copilului ca agent simbolic al 

începutului, reflecțiile asupra discontinuității temporale, precum și critica transformării Revelionului tradițional în 

spectacol modern – aparțin în mod exclusiv autorilor: Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-Roman 

Întregul ansamblu conceptual, simbolic, antropologic și identitar este protejat ca operă unitară. 

Interdicții explicite 

Este strict interzisă, fără acordul prealabil, expres și scris al autorilor, orice formă de: reproducere integrală sau 

parțială; multiplicare, tipărire sau arhivare; stocare digitală pe platforme, site-uri, grupuri sau baze de date; distribuire, 

retransmitere sau publicare în orice format; adaptare, traducere, rescriere sau transformare; realizare de opere derivate; 

folosire în contexte instituționale, universitare, culturale, media, politice sau comerciale. 

Orice utilizare neautorizată atrage răspunderea civilă și penală, conform legislației în vigoare.  

Este interzisă folosirea textului în emisiuni media, conferințe, cursuri universitare, proiecte culturale, politice sau 

comerciale fără licență scrisă. 

Notă privind citarea 

Sunt permise doar citate scurte, utilizate exclusiv pentru: analiză critică; cercetare academică; informare publică; 

educație necomercială. Orice citare trebuie să includă menționarea completă a sursei: Titlul lucrării, autorii, anul, ediția 

și linkul oficial www.free-ebooks.fr 

Citările extinse, adaptările, traducerile sau includerea în alte lucrări necesită acordul scris al autorilor.  

Marcă intelectuală protejată 

Cartea face parte din inițiativa editorială independentă FREE EBOOKS, proiect intelectual protejat. Formatul 

editorial, structura interdisciplinară (antropologică, culturală, simbolică, istorică și identitară), metoda de interpretare 

a trecerii dintre ani, a Ajunului, a ritualurilor de sfârșit și început de timp, a mecanismelor comunitare de resetare 

simbolică și a relației omului cu timpul constituie proprietate intelectuală. 

Volumul este integrat în seria tematică dedicată riturilor de trecere, pragurilor temporale și simbolicii ciclurilor 

anuale din cultura românească și documentează, în mod original: anul ca entitate simbolică supusă morții rituale; 

Ajunul ca timp suspendat și spațiu dintre lumi; îngroparea anului vechi ca mecanism de regenerare; nașterea timpului 

nou prin cuvânt, urare și copil; opoziția dintre ritual autentic și Revelionul comercial; rolul trecerii dintre ani ca formă 

de igienă simbolică și rezistență culturală. 

Declarație de responsabilitate 

Lucrarea are caracter antropologic, cultural, simbolic, istoric și documentar.  

Toate interpretările privind timpul, trecerea dintre ani, Ajunul, ritualurile, comunitatea, simbolurile, mecanismele 

culturale și structurile analizate aparțin exclusiv autorilor și constituie un exercițiu legitim de cercetare, creație și 

interpretare, conform legii. 

Interpretările antropologice, istorice sau culturale reflectă viziunea autorilor și nu reprezintă poziții oficiale ale 

instituțiilor academice, administrative sau culturale menționate. Utilizarea ideilor se face pe propria răspundere, cu 

respectarea normelor legale și deontologice. 

Contact autori 

Pentru colaborări academice, solicitări oficiale, acorduri de publicare, licențiere, utilizare editorială, acces la anexe 

sau confirmarea plăților pentru edițiile Regular și Premium: 

gionipoparoman@gmail.com / contact@free-ebooks.fr 

www.free-ebooks.fr 

 


