


SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

1 

 

 

Dr. Gioni Popa-Roman 

Fulga-Florina Popa-Roman 

 

 

 

 

SFÂNTUL ȘI RITUALUL  

ZILEI DE IGNAT  
– Sânge, Foc și Timp.  

Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 
 

(Cartea nr. 13 din colecția “Cronicile sacre ale iernii româneşti”) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Scris şi lansat la Hemeiuş – la 10 decembrie 2025 – unde şi tăcerea a început să vorbească 

 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

2 

 

 

Cuprins 
 

 

Prefață...........................................................................................5 

 

I. Istoria sacră și profană a Ignatului..........................................8 

1. Sfântul Ignatie Teoforul – martirul peste care s-a așezat un ritual 

mai vechi decât Creștinismul.................................................................8 

2. Ignatul precreștin – sacrificiul porcului în culturile antice 

europene..............................................................................................13 

3. Cum a creștinat Biserica un sacrificiu solstițial.........................18 

4. Evoluția istorico-socială a tăierii porcului în spațiul românesc 

.............................................................................................................23 

5. Cronologia culturală a Ignatului românesc din Antichitate până 

azi........................................................................................................28 

 

II. Ritualul Ignatului – sânge, foc și transformare...................35 

1. Tăierea – momentul zero al sacrificiului...................................35 

2. Focul – pârlirea ca act de purificare și trecere............................39 

3. Trupul porcului – anatomia sacrificială.....................................43 

4. Pomana porcului – „euharistia laică” a comunității..................48 

5. Gesturile, cuvintele și formulele magice ale zilei de Ignat........52 

 

III. Magia, Mitologia și Tabuurile Ignatului.............................58 

1. Porcul ca animal sacru și demonizat în același timp..................58 

2. Noaptea Ignatului – vise, semne, prevestiri...............................63 

3. Interdicțiile zilei: ce nu se face și de ce......................................68 

4. Darurile pentru „Sfântul Ignat” – reminiscențe de sacrificiu votiv 

.............................................................................................................74 

5. Ignatul ca prag între moarte și renaștere în mitologia românească 

.............................................................................................................80 

 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

3 

 

IV. Ignatul în modernitate – de la gospodărie la 

globalizare..........................................................................................85 

1. Ignatul în lumea urbană: supermarket, abator, legislație...........85 

2. Conflictul moral: tradiție vs. protecția animalelor.....................90 

3. Instagramul porcului – digitalizarea unui ritual vechi de 3000 de 

ani........................................................................................................96 

4. Ignatul în diaspora românească...............................................101 

5. Muzeificarea și patrimonializarea Ignatului............................107 

 

V. Arheologia ritualului – ce rămâne din Ignat?....................113 

1. Sensul sacrificiului în culturile tradiționale.............................113 

2. Timpul solstițiului – de ce moare animalul în cea mai întunecată 

zi?......................................................................................................119 

3. De ce porcul? Anatomia unui animal ales să moară pentru 

oameni...............................................................................................125 

4. Ignatul ca prag inițiatic al copilăriei românești........................131 

5. Ce va rămâne din Ignat în anul 2100?......................................137 

 

Concluzii generale ale cărții ....................................................143 

 

Postfața......................................................................................150 

 

Note bibliografice .....................................................................155 

 

Lista cărți PDF Free a celor doi coautori................................163 

 

Conținutul și modul de comandă pentru edițiile Regular și 

Premium ale prezentei cărți............................................................166 

 

 

 

 

 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

4 

 

 

Dedicație 

Toate volumele din colecția „Cronicile sacre ale Crăciunului 

românesc” sunt dedicate celor trei membri dragi ai familiei mele – 

mamei, Rozina Popa, tatălui, Gheorghe Popa, și fratelui meu, Narcis-

Iulian Popa – plecați prematur în Ceruri, dar rămași veșnic vii în sufletul 

meu.  

                                   

        Rozina Popa            Narcis-Iulian Popa      Gheorghe Popa 

     (04.06.1949 - 08.01.2025)          (12.07.1975 - 17.09.2009)       (21.01.1941 - 02.06.2019) 

Cu ei am trăit cele mai frumoase și luminoase Crăciunuri, acele 

sărbători de familie care nu se sting niciodată, ci se transformă în 

rugăciune, în dor și în lumină.  

Amintirea lor și a Crăciunurilor petrecute împreună cu ei mă 

însoțește și mă va însoți mereu cu nostalgie și drag, până la capătul 

drumului și Dincolo de el.  

Ei sunt rațiunea profundă pentru care s-a născut această colecție 

– o mică ofrandă de iubire, credință și recunoștință.  

 

 Gioni Popa-Roman 

 

 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

5 

 

 

Prefață 
 

 

Ziua în care moartea devine hrană și timpul se reînnoiește 

Ignatul nu este o simplă dată în calendar. Nu este o „tradiție” 

menținută de inerție, nici un obicei culinar devenit pretext pentru mese 

îmbelșugate. Ignatul este o rană deschisă în timp, un prag între două 

lumi, o scenă în care moartea devine act fondator, iar lumina – încă 

ascunsă în adâncurile solstițiului – începe să respire sub cenușa iernii. 

În gospodăria românească, 20 decembrie nu a fost niciodată o zi 

obișnuită. Acolo unde se strângeau oamenii, unde aburul de apă caldă 

se ridica peste trupul porcului proaspăt pârlit, unde focul sfâșia aerul 

înghețat, nu se desfășura doar o acțiune practică. Se desfășura un ritual 

complet, în care comunitatea întreagă repeta un gest vechi de mii de ani: 

sacrificiul unui animal pentru ca omenirea să supraviețuiască iernii și 

să intre pregătită în lumina Crăciunului. 

Acest gest, aparent brutal, este – în miezul lui profund – o formă 

de dialog cu Timpul. De Ignat, omul nu taie doar un animal; el 

negociază cu frigul, cu întunericul, cu nesiguranța cosmică a ultimei 

săptămâni din an. Porcul, animal chtonian, își asumă rolul de „purtător 

al anului vechi”, devenind vehiculul prin care comunitatea trece pragul 

morții simbolice și intră în noul ciclu solar. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

6 

 

Cartea de față nu cosmetizează acest ritual. Nu îl transformă în 

spectacol folcloric pentru turiști. Nici nu îl reduce la „tradiție 

culinară”. Îl analizează în întregimea lui: teologic, antropologic, 

mitologic, simbolic, sociologic și emoțional. Ignatul este un nod în care 

se prind toate firele perpetuării unei comunități: sacrul, profanul, hrana, 

sângele, frica, protecția, familia, memoria, credința. 

Sfântul Ignatie Teoforul, martirul așezat de Biserică în această zi, 

nu a avut nicio legătură istorică cu porcul sacrificat în gospodărie. Și 

totuși, în conștiința românească, numele său a devenit acoperământul 

sacral al unui ritual precreștin.  

Această fuziune – atât de românească – dintre un sfânt al blândeții 

și un act al sângelui nu este întâmplătoare. Ea arată modul în care o 

cultură integrează, transformă și supraviețuiește. 

Ignatul a fost dintotdeauna un moment-liminal: copilul vede pentru 

prima dată moartea reală, bărbatul își confirmă rolul în comunitate, 

femeile pregătesc mesele și turtele ritualice, iar întreaga gospodărie 

intră într-o stare de alertă sacrală. Nimic nu este „la întâmplare”. 

Fiecare gest are sens. Fiecare cuvânt rostit în frig are greutate. Focul 

care mistuie părul animalului este un foc de purificare, un ecou al 

solstițiului, un memento al vechilor lumi agricole în care omul nu se 

credea stăpân peste natură, ci doar parte din ea. 

Ignatul nu dispare odată cu modernitatea. Se transformă. Mutat din 

gospodărie în spațiul urban, din bătătură în abatoare, din comunitate în 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

7 

 

supermarket, el își pierde însă teatralitatea sacră, dar nu și încărcătura 

simbolică. În diaspora, românii îl reinventează. În mediul digital, porcul 

devine viral. În spațiul public, Ignatul devine teren de luptă etică între 

tradiție și protecția animalelor. Însă în straturile adânci ale memoriei 

colective, ritualul rămâne acolo unde a fost mereu: în subconștientul 

identitar al românilor. 

Cartea nu judecă. Observă, analizează, desface, reconstruiește. 

Scopul ei nu este să dea verdicte morale, ci să arate de ce Ignatul, în 

ciuda vremurilor, rămâne unul dintre cele mai importante ritualuri ale 

iernii românești. Un ritual care nu a supraviețuit pentru că era necesar 

economic, ci pentru că era necesar spiritual. 

Acolo unde oamenii se întâlnesc în frig, sub cerul scurt și greu al 

lui decembrie, acolo unde un animal moare pentru ca alții să trăiască, 

acolo se scrie – an după an – una dintre cele mai vechi povești ale 

umanității: povestea sacrificiului care îmblânzește timpul. 

Ignatul nu este o sărbătoare. 

Ignatul este un prag. 

Un prag între întuneric și lumină, între moarte și renaștere, între 

foame și belșug, între om și cosmos. 

Această lucrare  este anatomia acelui prag. 

                                                                            Autorii  

 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

8 

 

 

 

Capitolul I 

 

Istoria sacră și profană a Ignatului 
 

 

 

1.Sfântul Ignatie Teoforul – martirul peste care s-a așezat 

un ritual mai vechi decât Creștinismul 

Când deschizi calendarul ortodox la data de 20 decembrie, găsești 

un nume aparent liniștit: Sfântul Sfințit Mucenic Ignatie Teoforul, 

episcopul Antiohiei. În aceeași zi, calendarul popular românesc îți 

aruncă în față o scenă cu sânge, fum și strigăte: Ignatul porcilor. Pentru 

a înțelege cum s-au lipit aceste două lumi – un mare martir al Bisericii 

și un sacrificiu animal precreștin – trebuie întâi să îl reconstruim, cât de 

fidel se poate, pe omul Ignatie. 

 

Biografia minimă: ce știm sigur și ce ține de tradiție 

Despre Ignatie avem, în mod paradoxal, și foarte mult, și foarte 

puțin. Avem șapte scrisori considerate autentice, scrise pe drumul său 

spre martiriu, care ne arată mintea și credința lui. În schimb, despre 

copilăria sa, familia sa, contextul exact al convertirii – sursele istorice 

tac sau sunt extrem de sărace.  

Sursele patristice și enciclopedice converg, în linii mari, asupra 

câtorva date: 

- s-a născut probabil în Siria, în a doua jumătate a secolului I (în 

jurul anului 50 d.Hr., după unele estimări);  

- a devenit episcop al Antiohiei, unul dintre cele mai importante 

centre creștine ale epocii;  

 - a fost martirizat la Roma, în timpul împăratului Traian (deci 

undeva între anii 98–117, mulți autori indicând aproximativ 107–110);  



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

9 

 

Tradiția spune că Ignatie a fost ucenic al Apostolului Ioan și 

contemporan cu Sfântul Policarp al Smirnei, ceea ce îl plasează direct 

în prelungirea generației apostolice.  

Nu putem dovedi cu documente moderne toate aceste detalii (nu 

avem certificatul lui de naștere și nici o biografie scrisă de un secretar 

personal), dar avem un consens patristic și o continuitate a tradiției: 

Policarp, Irineu, Origen și Eusebiu al Cezareei trimit explicit la Ignatie 

și la epistolele lui, ceea ce confirmă că nu vorbim despre un personaj 

legendar, ci despre o figură reală a Bisericii primare.  

 

„Teoforul” – omul care poartă pe Dumnezeu 

Supranumele Teoforul (Theophoros – „Purtătorul de Dumnezeu”) 

nu e un artificiu pios inventat târziu, ci vine chiar din modul în care 

Ignatie se prezintă în scrisorile sale. În începutul unei epistole, el se 

numește pe sine „cel care Îl poartă pe Dumnezeu”, adică cel care Îl 

poartă pe Hristos în inimă.  

Tradiția răsăriteană merge și mai departe: unele Vieți îl identifică 

pe Ignatie cu pruncul pe care Hristos l-a luat în brațe când le-a spus 

ucenicilor că trebuie să devină ca niște copii pentru a intra în Împărăția 

Cerurilor (Matei 18, 2–4).  

Din punct de vedere istoric strict, această identificare nu poate fi 

probată documentar. Nu știm dacă pruncul acela avea nume, și sigur nu 

avem un act de stare civilă care să lege direct episodul evanghelic de 

Ignatie. Aici suntem în registrul tradiției hagiografice, nu al istoriei 

pozitive. Corect este să spunem: „Tradiția Bisericii afirmă că…”, 

nu „Știm sigur că…”. 

În schimb, supranumele „Teoforul” este perfect coerent cu: 

- tonul epistolelor sale, pline de dor de Hristos, 

- accentul pus pe Euharistie și unitatea Bisericii, 

- modul în care vorbește despre propria sa moarte ca unire cu 

Dumnezeu.  

Simplificat: Biserica a văzut în el un om care nu doar a vorbit 

despre Dumnezeu, ci L-a purtat ca prezență interioară, până la 

acceptarea conștientă a morții ca jertfă. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

10 

 

 

Drumul spre Roma: un episcop dus ca un „grăunte de grâu” 

Contextul martiriului său este legat de politica religioasă a 

împăratului Traian. Surse creștine antice (inclusiv textul „Martiriul 

Sfântului Ignatie”) îl plasează în timpul persecuțiilor împotriva 

creștinilor care refuzau să jertfească zeilor romani.  

Ignatie este arestat la Antiohia și condamnat să fie dat la fiare în 

amfiteatrul de la Roma. Nu este executat pe loc, ci trimis sub escortă de 

soldați, pe un drum lung, via Asia Mică. Paradoxal, tocmai această 

decizie politică a făcut posibile epistolele lui: în opririle pe traseu, 

Ignatie se întâlnește cu delegați ai diferitelor comunități creștine și le 

trimite scrisori.  

Cele șapte scrisori considerate autentice sunt adresate către: 

- Efeseni 

- Magnezieni 

- Trallieni 

- Romani 

- Filadelfieni 

- Smirneni 

- Policarp al Smirnei 

Acest „pachet de șapte” este atestat de Eusebiu și confirmat ulterior 

de critica modernă ca fiind, cu probabilitate foarte mare, autentic.  

În ele, Ignatie: 

- apără dumnezeirea lui Hristos împotriva curentelor dochete; 

- insistă asupra Euharistiei ca realitate a Trupului și Sângelui lui 

Hristos; 

- subliniază unitatea Bisericii în jurul episcopului; 

- își exprimă dorința explicită de martiriu, cerând creștinilor din 

Roma să nu intervină pentru a-i salva viața.  

Imaginea cea mai cunoscută este aceea în care spune că vrea să fie 

„grâu al lui Dumnezeu” măcinat de dinții fiarelor pentru a deveni 

„pâine curată a lui Hristos” – o metaforă euharistică extrem de 

puternică, în care martiriul personal este gândit ca act liturgic. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

11 

 

Dincolo de intensitatea mistică, aici apare o trăsătură importantă 

pentru tema cărții noastre: pentru Ignatie, moartea nu este doar un 

sfârșit biologic, ci un act cu funcție rituală, prin care se inaugurează sau 

se confirmă o altă ordine a vieții. 

 

Martiriul ca „liturgie” – cum gândește Ignatie moartea 

Nu știm exact anul morții lui Ignatie. Eusebiu vorbește despre al 

zecelea an al lui Traian (aprox. 108), alți cercetători extind posibilitatea 

până aproape de 117, iar câteva voci moderne au propus chiar date mai 

târzii.  

Ceea ce știm, însă, cu un grad mare de certitudine: 

- locul: Roma; 

- modul: dat la fiare în amfiteatru; 

- motivația: refuzul de a jertfi zeilor și mărturisirea publică a 

credinței creștine.  

În scrisoarea către Romani, Ignatie nu cere milă, ci, dimpotrivă, îi 

imploră să nu intervină: 

- consideră intervenția lor o „cruzime” care i-ar fura posibilitatea 

de a se uni cu Hristos în moarte; 

- cere să fie lăsat să fie „măcinat” de fiare; 

- transformă fiecare element al execuției într-un simbol: lanțurile, 

arena, fiarele, sângele. 

Avem aici, foarte devreme în istoria creștinismului, teologia 

martiriului ca imitatio Christi: moartea martirului este participare reală 

la moartea lui Hristos și, prin urmare, o „liturgie” în carne și sânge.  

Important pentru noi: Ignatie introduce un tipar spiritual în 

care moartea acceptată, asumată, devine loc de trecere și de 

transformare. Acest tipar de gândire – moartea ca prag, ca jertfă care 

deschide un alt nivel de viață – este radical diferit de sacrificiile 

precreștine, dar se va dovedi surprinzător de compatibil, mai târziu, cu 

felul în care cultura populară românească va înțelege moartea 

animalului de Ignat. 
 

 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

12 

 

20 decembrie: locul lui Ignatie în calendarul Bisericii 

Bisericile Răsăritene (ortodoxe și orientale) îl prăznuiesc pe 

Sfântul Ignatie Teoforul la 20 decembrie.  

Această dată nu e neutră: 

- în calendarul ortodox, 20 decembrie marchează și începutul 

„înainte-prăznuirii Nașterii Domnului” (Forefeast of the Nativity), 

adică intrarea liturgică propriu-zisă în spațiul Crăciunului;Basilica.ro+1 

- ne aflăm foarte aproape de solstițiul de iarnă, în zona în care, în 

numeroase culturi, au existat ritualuri legate de moarte și renaștere, de 

schimbarea Timpului, de sacrificiu și hrană. 

Nu avem un document sinodal care să spună: „Părinții Bisericii au 

așezat intenționat pomenirea lui Ignatie peste un vechi cult solstițial al 

sacrificiului”. A spune asta ar fi speculație pură – deci nu o spunem. 

Putem afirma în mod factual: 

- că Ignatie este prăznuit pe 20 decembrie în tradiția ortodoxă;  

- că în aceeași zonă a calendarului, în tradiția populară românească, 

se află Ignatul porcilor (sacrificiul porcului înainte de Crăciun);  

- că, din punct de vedere simbolic, suprapunerea dintre un martir 

care moare „ca să se unească cu Dumnezeu” și un animal sacrificat 

„ca să treacă omul bine iarna” creează un teren foarte fertil pentru 

reinterpretări și sinteze populare. 

Legătura directă dintre cei doi – Sfântul din calendar și porcul din 

bătătură – nu există în secolul II. Ea apare mult mai târziu, în epoca în 

care creștinismul a ajuns să structureze imaginarul rural european, iar 

Biserica a suprapus sărbători creștine peste vechi rituri agrare. Despre 

acest mecanism de „creștinare” vom vorbi în subcapitolul trei; aici este 

suficient să fixăm faptul că data de 20 decembrie devine un punct de 

întâlnire între istoria Bisericii și istoria ritualurilor de iarnă. 

 

De ce contează Ignatie pentru tema cărții? 

La prima vedere, ai putea spune: „Ce treabă are un episcop sirian 

din secolul II cu porcul pe care îl taie bunicul în curte, în satul din 

Moldova sau Ardeal?”. Răspunsul, dacă îl desfacem calm, e acesta: 

https://basilica.ro/en/orthodox-calendar-december-20/?utm_source=chatgpt.com


SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

13 

 

a.Ignatie este un model extrem de timpuriu al ideii de moarte-ca-

jertfă, nu ca accident, nu ca înfrângere, ci ca act care deschide o altă 

formă de viață.  

b.Ziua lui cade într-un loc strategic al calendarului ortodox: exact 

la intrarea în marele prag al Nașterii Domnului, când vechile rituri 

agrare de iarnă se comprimau oricum în jurul solstițiului.  

c.Cultura populară românească are o capacitate extraordinară de a 

amesteca, suprapune și „traduce” sensuri: pe același 20 decembrie, unii 

merg la biserică pentru Sfântul Ignatie, alții scot cuțitul pentru porcul 

din coteț, iar mulți le fac pe amândouă. 

Ignatie Teoforul devine, astfel, în arhitectura acestei cărți, figura 

„sfântului de deasupra”: cel pe care Biserica îl prăznuiește ca martir al 

dragostei de Hristos, deasupra unui strat mult mai vechi de ritualuri 

sângeroase, legate de hrană, timp și supraviețuire. 

Nu el a inventat Ignatul porcilor. Nu el a cerut tăierea lor. 

Dar numele lui, așezat în calendar pe 20 decembrie, a devenit cheia 

prin care o cultură agrară și-a tradus propriul sacrificiu în limbaj 

creștin. 

Subcapitolul următor va coborî în straturile de dinainte de 

Creștinism: porcul ca animal ritualic în Antichitate, Saturnaliile, 

sacrificiul chtonian (sacrificiul dedicat zeilor subpământeni, spiritelor 

morților sau puterilor telurice) și modul în care Europa veche a înțeles 

moartea animalului la solstițiul iernii. Acolo vom vedea clar ce ritual 

„mai vechi” s-a așezat, în timp, sub numele Sfântului Ignatie. 
 

2.Ignatul precreștin – sacrificiul porcului în culturile antice 

europene 

Când spui „Ignat”, românul se gândește la porcul din bătătură, nu 

la Roma antică. Totuși, dacă mergem pe firul lung al istoriei, 

descoperim că sacrificiul porcului iarna nu este o invenție românească, 

nici măcar exclusiv creștină. E un capitol dintr-o poveste europeană 

mult mai veche, în care porcul apare ca animal de jertfă, de hrană și de 

magie agrară. 

 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

14 

 

Porcul în Antichitatea europeană – animal de hrană, animal 

de jertfă 

Arheologia și textele antice spun clar: porcul a fost unul dintre cele 

mai importante animale domestice în Eurasia, folosit masiv pentru 

carne și foarte frecvent pentru sacrificii. Studii asupra resturilor 

osteologice din situri neolitice și din epoca bronzului arată o sezonare 

clară a tăierii porcilor înspre iarnă, când animalele erau mai grase, iar 

nevoia de conservare a cărnii era maximă.  

În multe culturi agrare din Europa, iarna era momentul când: 

- animalele care nu puteau fi întreținute peste anotimpul rece erau 

sacrificate; 

- carnea era sărată, afumată, uscată; 

- sacrificiul nu era doar „gest economic”, ci moment încărcat 

simbolic: se marca trecerea spre solstițiul de iarnă, spre moartea și 

renașterea ciclului agrar.  

Porcul, prin natura lui – animal crescut pentru carne, rapid îngrășat, 

foarte eficient alimentar – devine candidatul ideal pentru acest 

rol: victimă sacră și rezervor de calorii în același timp. 
 

Roma antică: Saturnaliile și suovetaurilia 

Când ne uităm la Roma, găsim două mari registre în care porcul 

apare ritualic: 

1.Saturnaliile – festivalul închinat lui Saturn, zeu al semănăturilor 

și al „vârstei de aur”, celebrat între 17 și 23 decembrie (cu extensii până 

spre sfârșitul lunii în Imperiul târziu). Carnea de porc este alimentul 

vedetă al banchetelor saturnale, iar surse moderne de sinteză notează că 

„jertfa porcului” este caracteristică acestei sărbători.  

2.Suovetaurilia – unul dintre cele mai solemne ritualuri de 

purificare romană (lustratio), constând în sacrificarea unui porc (sus), a 

unei oi (ovis) și a unui taur (taurus), de obicei pentru zeul Marte, cu 

scopul de a purifica un teritoriu, un câmp sau chiar întregul popor la 

final de ciclu (lustrum).  

În Suovetaurilia: 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

15 

 

- animalele sunt conduse în jurul spațiului care urmează să fie 

purificat, 

- apoi sacrificate, iar corpurile lor arse ca ofrandă integrală.  

Această imagine – porc, oaie și taur conduși în cerc, apoi 

sacrificați pentru purificarea câmpurilor – ne arată clar că porcul este 

integrat într-un complex ritualic agrar, în care miza nu este doar 

„mâncare”, ci protecția și reînnoirea ordinii cosmice și sociale. 

La Saturnalii, porcul apare într-un context mai „dezlânat” social 

(inversiuni de roluri, festivism, bancuri, cadouri), dar tot în legătură cu: 

- sfârșitul unui ciclu, 

- „moartea” simbolică a anului, 

- o formă de eliberare de constrângeri înainte de reordonarea lumii.  

Nu înseamnă că țăranul român din secolele XIX–XX „știa” că 

reproduce Saturnaliile. Dar înseamnă că există un pattern cultural 

european: porcul sacrificat iarna marchează o trecere – agrară, 

temporală, simbolică. 
 

Spațiul geto-dacic și „divinitatea întunericului” 

Când trecem spre spațiul nostru, sursele devin mai puține și mai 

indirecte. Nu avem un „manual de ritualuri dacice” scris de daci. 

Avem, în schimb, interpretări moderne care încearcă să lege tradiția 

sacrificării porcului la solstițiul de iarnă de credințe precreștine locale. 

O serie de articole de popularizare etnografică (Agerpres, 

Adevărul, surse culturale) reiau o idee prezentă și la Sorin Lavric în 

„Cartea de Crăciun”: 

- în credinţa vechilor daci, porcul ar fi fost sacrificat ca simbol al 

unei divinităţi a întunericului, care slăbea puterea Soarelui la cea mai 

scurtă zi a anului; 

- sacrificarea porcului „ajuta” Soarele, marcând trecerea de la 

moarte la reînceperea creșterii luminii.  

Aici trebuie să fim foarte corecți: 

– nu avem texte dacice directe; 

– această reconstrucție este o ipoteză etno-mitologică modernă, 

bazată pe: 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

16 

 

      - analogii cu alte culturi indo-europene, 

      - logica agrară a solstițiului de iarnă, 

       - supraviețuirea unor motive în folclorul românesc.  

Deci: putem spune că există un curent serios de interpretare care 

vede în Ignat o continuare creștină a unui sacrificiu solstițial dacic, în 

care porcul simboliza întunericul ce trebuia „înfrânt”. Dar trebuie să 

marcăm clar că aceasta este interpretare, nu document istoric primar. 

 

Solstițiul de iarnă și porcul ca simbol chtonian 

Indiferent dacă ne uităm la Roma, la lumea celtică, germanică sau 

la reconstrucții privind dacii, un lucru revine: 

- porcul este animal chtonian – legat de pământ, de subteran, de 

grăsime, de abundență, dar și de întuneric și de „jos-ul” lumii; 

- sacrificiul lui în preajma solstițiului de iarnă este un act prin 

care moartea devine condiție a reînnoirii. 

Studiile moderne despre ritualuri de iarnă în Europa (de exemplu 

analiza sărbătorilor de Crăciun nordice, a sacrificiilor porcului în 

Scandinavia, Britania sau în mediul rural mediteranean) arată 

convergențe: 

- porcul e sacrificat în special în primul sezon rece al animalului 

(prima iarnă), 

- o mare parte din sacrificări se concentrează în jurul perioadei 

solstițiale, 

- resturile (oase, sânge, grăsime) pot fi folosite în gesturi simbolice: 

stropirea câmpului, a casei, banchete rituale.  

Nu avem un singur „ritual european al porcului”, ci o familie de 

ritualuri cu același schelet: 

- iarnă / solstițiu / sfârșit de ciclu; 

- sacrificiu al unui animal gras; 

- banchet comunitar; 

- semnificarea actului ca trecere, nu doar ca „hrană”. 

Ignatul românesc, în lectura etnografilor contemporani, se înscrie 

în această familie: un sacrificiu comunitar de porc la cumpăna iernii, cu 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

17 

 

resturi simbolice, cu masă comună, cu interdicții și credințe legate de 

soartă, sănătate, noroc.  

 

De la sacrificiu păgân la Ignatul „în haine romane” 

Mai multe texte de popularizare culturală (RADOR, Radio 

România Cultural, articole etnografice) afirmă explicit că ritualul 

tăierii porcului în ziua de Ignat îşi are originea, conform folcloriştilor, 

în tradiţiile Romei antice, care practica acest sacrificiu la Saturnalii, 

între 17 și 30 decembrie, consacrându-l lui Saturn, zeu al 

semănăturilor.   

Aceste afirmații sunt, iarăși, interpretări etno-istorice moderne: nu 

avem o cronică romană care să spună „dacii au preluat Saturnaliile cu 

porci și le-au păstrat până în secolul XXI”. 

Dar există câteva puncte greu de ignorat: 

- Saturnaliile sunt plasate exact în perioada 17–23 decembrie, deci 

aproape de solstițiu;  

- porcul este carne centrală în banchetele saturnale;  

- porcul este implicat în suovetaurilia, ritual major de purificare a 

câmpurilor;  

- sacrificiul porcului de Ignat în satul românesc se face înainte de 

Crăciun, deci tot în zona solstițiului, și este în mod explicit legat 

de pregătirea hranei pentru sărbătoare și pentru iarnă.  

A pune aceste date cap la cap nu înseamnă a inventa o linie dreaptă 

„Roma → Dacia → satul românesc de azi”. Înseamnă a spune cinstit: 

- există un model ritual roman în care porcul este sacrificiu de 

iarnă, 

- există un model agrar european în care porcul este animalul ideal 

pentru sacrificiul solstițial, 

- există o tradiție românească (Ignatul) care se potrivește foarte 

bine cu acest model, iar etnografii moderni o citesc în cheie de 

continuitate culturală, nu de identitate strict documentată. 
 

 

 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

18 

 

Concluzie: ce putem afirma sigur și ce rămâne ipoteză 

La finalul acestei „arheologii” precreștine, lucrurile pot fi spuse 

direct: 

Putem afirma sigur: 

- Porcul a fost un animal sacrificial important în Roma antică 

(suovetaurilia, Saturnalii, ritualuri de purificare și de banchet).  

- În multe culturi europene, sacrificiul porcilor este concentrat 

sezonier înspre iarnă, în legătură cu rezervele de hrană și cu ritmurile 

agrare.  

- Tradiția românească a Ignatului, așa cum apare în surse 

etnografice și de presă culturală, este plasată la 20 decembrie și este 

percepută ca având „rădăcini precreștine, solstițiale”, atât în 

interpretările despre Roma, cât și în ipotezele privind credințele dacice.  

Rămâne ipoteză (fără document primar direct): 

- că există o linie continuă neîntreruptă de la Saturnaliile romane 

sau de la ritualurile dacice până la Ignatul de azi; 

- că porcul de Ignat este „exact același” cu porcul sacrificat la 

Saturnalii sau în ritualurile daco-getice – putem vorbi doar de analogii 

și posibile moșteniri culturale, nu de identități dovedite. 

Pentru arhitectura cărții, e suficient și onest să formulăm așa: 

Ignatul precreștin aparține unei mari familii europene de ritualuri 

de iarnă, în care porcul este sacrificat pentru a marca sfârșitul unui ciclu 

de timp și pentru a asigura supraviețuirea materială și simbolică a 

comunității. Roma, lumea dacică și satul românesc tradițional par 

episoade diferite ale aceleiași povești: povestea unui animal chtonian 

care moare la solstițiu ca să se poată naște din nou lumina. 

 

3. Cum a „creștinat” Biserica un sacrificiu solstițial 

Dacă în primul subcapitol l-am văzut pe Sfântul Ignatie Teoforul 

ca martir al dragostei de Hristos, iar în al doilea subcapitol am coborât 

în straturile păgâne ale sacrificiului porcului la solstițiu, acum trebuie 

să explicăm mecanismul: cum se ajunge de la un ritual de iarnă cu sânge 

și foc la o „sărbătoare creștină” cu sfânt în calendar și cu binecuvântare 

la masă? 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

19 

 

Răspunsul scurt: Biserica nu a „botezat” pur și simplu un ritual 

păgân, dar a folosit deliberat două strategii mari: 

1.suprapunerea datelor peste vechi sărbători de iarnă, 

2.redirecționarea sensului – de la zei și spirite ale câmpului la 

Hristos și la sfinți. 

Ignatul românesc intră fix în această logică. 

 

Strategia generală: nu distrugi tot, ci reorientezi 

Un document-cheie pentru înțelegerea strategiei este celebra 

scrisoare a Papei Grigore cel Mare către abatele Mellitus (anul 601), 

legată de creștinarea anglo-saxonilor. Grigore nu spune: „Distrugeți tot, 

ardeți templele, interziceți sărbătorile”. Dimpotrivă, spune foarte clar: 

- să nu fie distruse templele păgâne, ci doar idolii din ele; 

- templele să fie curățate, stropite cu apă sfințită și transformate în 

biserici; 

- jertfele de animale și mesele ritualice să fie păstrate, dar nu în 

cinstea zeilor, ci ca ospețe în cinstea sfinților sau cu ocazia hramurilor.  

Logica lui Grigore este brutal de pragmatică: dacă distrugi tot și 

rupi oamenii de obiceiurile lor, îi pierzi; dacă le păstrezi cadrele – locul, 

data, masa comună – dar le schimbi sensul, îi „muți” treptat dinspre zeii 

vechi spre Dumnezeu și sfinți. 

Istoricii moderni subliniază că Grigore nu era „tolerant” în sens 

modern – el voia dispariția cultelor păgâne –, dar a înțeles 

că transformarea este mai eficientă decât interdicția totală.  

Acesta este, în termeni moderni, un manual de sincretism 

controlat: 

– păstrezi infrastructura și formele rituale; 

– schimbi actorii (zeii → sfinți); 

– schimbi discursul teologic. 
 

De la solstițiu la Crăciun: suprapunerea sărbătorilor de 

iarnă 

În secolele III–IV, în Imperiul Roman, zona solstițiului de iarnă era 

dens populată de festivaluri: 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

20 

 

- Saturnalia (17–23 decembrie) – sărbătoare a lui Saturn, plină de 

banchete, inversiuni de roluri și cadouri; 

- Dies natalis Solis Invicti, „ziua de naștere a Soarelui Neînvins” – 

stabilită la 25 decembrie de împăratul Aurelian în anul 274, ca mare 

sărbătoare solară de stat;  

În același timp, în tradiția creștină primară, data exactă a nașterii 

lui Iisus nu era fixată biblic. Alegerea datei de 25 decembrie ca 

sărbătoare a Nașterii Domnului apare în surse creștine din secolele IV–

V, în contextul în care: 

- unii calculau data pe baza unor scheme teologice (concepție la 25 

martie → naștere după nouă luni, 25 decembrie); 

- alții vedeau în aceasta o concurență simbolică cu sărbătoarea lui 

Sol Invictus: „Soarele dreptății” (Hristos) înlocuiește „Soarele 

Neînvins” păgân.  

Cercetarea contemporană este împărțită: 

– unii autori insistă că data de 25 decembrie nu este derivată 

direct dintr-un festival păgân, ci din calcule interne creștine;  

– alții acceptă că suprapunerea cu Sol Invictus și cu alte sărbători 

solstițiale a avut un rol major în consolidarea datei și 

în popularizarea ei.  

Indiferent de tabără, un lucru e greu de negat: Crăciunul creștin s-

a așezat calendaristic fix în zona festivalurilor solstițiale, iar în multe 

țări obiceiuri mai vechi (cadouri, mese, bucurie colectivă) au fost 

absorbite în noua sărbătoare. 

Același mecanism temporal îl regăsim și în cazul Ignatului: 

- 20 decembrie – prăznuirea Sfântului Ignatie Teoforul în 

calendarul ortodox;  

- aceeași zi – punct fix al tradiției românești de „Ignat al porcului”, 

sacrificiu legat de solstițiul de iarnă și de pregătirea Crăciunului.  

Nu avem un document al unui sinod care să spună: „Am pus Sfântul 

Ignatie pe 20 decembrie ca să acoperim sacrificiul porcului”. Ce avem 

este suprapunerea de fapt și un model general de acțiune al Bisericii, 

pe care îl vedem clar la Grigore cel Mare: nu distrugi sărbătoarea, o 

reinterpretezi. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

21 

 

 

De la jertfa „zeilor” la masa „în numele Sfântului” 

Scrisoarea lui Grigore către Mellitus merge mai departe: nu doar 

că păstrează templele, dar spune explicit că sacrificiile de animale și 

mesele comunitare trebuie transformate în sărbători creștine: 

- oamenii să continue să sacrifice animale, 

- dar nu ca jertfă idolilor, 

- ci ca hrană pentru o masă comună legată de hramul unei biserici 

sau de pomenirea unui sfânt.  

Această strategie explică foarte bine ceea ce antropologii numesc 

astăzi „Folk Christianity” sau „Folk Orthodoxy”: o formă de 

creștinism popular în care elemente vechi, precreștine, sunt menținute 

în structura vieții religioase, dar reinterpretate în cheie creștină.  

Ignatul românesc se potrivește perfect în acest mecanism: 

- sacrificiul animalului (porcul) – act arhaic, cu funcție de hrană și 

protecție pentru iarnă; 

- ziua fixată: 20 decembrie – exact când Biserica prăznuiește un 

mare martir, pe Ignatie Teoforul;  

- masa care urmează (pomana porcului) – devine, în mentalul 

popular, „în numele Sfântului Ignat”, iar tot ritualul este adesea 

„botezat” prin semnul crucii, invocarea lui Dumnezeu, uneori chiar 

prin prezența preotului sau prin aducerea de carne la cei săraci.  

Istoricii și etnografii români contemporani sunt relativ clari: 

– Biserica nu a încurajat oficial tăierea rituală a porcului ca act 

religios, 

– dar nici nu a dus o campanie sistematică de eradicare a lui; 

– ritul a fost lăsat să conviețuiască, fiind „îmblânzit” și „îmbrăcat” 

cu rugăciuni, semnul crucii și cu referințe la sfântul din calendar.  

Pe scurt: sacrificiul vechi nu dispare, ci este „mutat de registru”: 

din ofrandă pentru zei sau spirite ale pământului devine pregătire de 

hrană pentru sărbătoarea Nașterii Domnului, făcută „cu Dumnezeu 

înainte” și sub numele unui sfânt. 

 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

22 

 

Ce înseamnă „a creștina” un ritual – în termeni lucizi, nu 

romantici 

Istoric vorbind, „creștinarea” unui ritual nu înseamnă: 

- că un conciliu a luat o hotărâre oficială: „acest obicei păgân 

devine acum creștin”; 

- nici că sensul vechi a dispărut ca prin minune. 

Mai curând înseamnă o negociere lentă între trei niveluri: 

1.Nivelul oficial al Bisericii – dogmă, liturghie, sărbători stabilite; 

2.Nivelul politic – împărați, regi, voievozi, care au nevoie să 

mențină pacea socială; 

3.Nivelul popular – satul, obiceiurile, economia agrară, frica de 

iarnă, nevoia de carne și de coeziune comunitară. 

Biserica condamnă în scris idolatria și sacrificiile demonice, dar pe 

teren: 

- acceptă ca oamenii să-și taie porcul la aceeași dată; 

- îngăduie ca masa să fie legată de numele unui sfânt; 

- tolerează formule de tipul „Ignat, Ignat, porc umflat”, atâta timp 

cât oamenii vin totuși la biserică de Crăciun și nu se mai raportează la 

zei „vechi”, ci la Dumnezeu și la sfinți.  

Antropologii numesc rezultatul sincretism: două straturi religioase 

diferite coexistă și se amestecă. Biserica, cel puțin în epoca medievală 

și premodernă, a practicat o formă de sincretism controlat: reorientează 

ritualul, îl „dezactivează” teologic (nu mai e jertfă pentru zei), dar îl 

lasă să funcționeze social. 
 

Aplicat la Ignat: un martir peste un vechi sacrificiu 

Revenind la tema noastră: Cum a creștinat Biserica un sacrificiu 

solstițial? 

Fără romanțare și fără propagandă, se poate formula așa: 

- Zona solstițiului de iarnă era, în Europa, ocupată de ritualuri de 

sacrificiu și banchet (Saturnalia, Sol Invictus, sacrificii germanice, 

probabil și rânduieli geto-dacice).  



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

23 

 

- Creștinismul, devenind religie dominantă, a fixat 

aici Crăciunul și a plasat în preajmă diferiți sfinți, între care, în Răsărit, 

pe Sfântul Ignatie Teoforul la 20 decembrie.  

- Populațiile rurale au continuat să sacrifice porcul iarna, în aceeași 

fereastră temporală, atașându-l acum de „ziua Sfântului Ignat” și de 

pregătirea pentru Nașterea Domnului.  

- Biserica nu a inițiat ritualul tăierii porcului, dar nici nu l-a 

exterminat. L-a „încadrat”, îngăduindu-i să trăiască la nivel de folk 

Orthodoxy: un amestec de rugăciuni, semnul crucii, pomenirea 

sfântului, masă comună și gesturi arhaice. 

A spune „Ignatul a fost creștinat” înseamnă, în acest cadru, nu că 

a devenit un sacrament sau o sărbătoare oficială bisericească, ci că: 

- a fost acceptat, 

- a fost „îmblânzit”, 

- a fost acoperit cu numele unui sfânt martir, 

- a fost conectat simbolic la marele prag al Crăciunului. 

Sub Sfântul Ignatie rămâne, ca un râu subteran, vechiul ritual de 

iarnă al porcului. 

Deasupra lui se construiește discursul creștin al martiriului, al 

jertfei spirituale și al Nașterii Luminii. 

Între cele două, omul român trăiește, uneori fără să o știe, o dublă 

apartenență: 

– cu cuțitul în mână, într-o gospodărie care repetă gesturi milenare; 

– cu candela aprinsă, într-o biserică ce vorbește despre un martir 

care a murit pentru Hristos. 

Subcapitolul următor va coborî din sfera istoriei religioase 

în istoria socială concretă a tăierii porcului în spațiul românesc: cum a 

arătat efectiv Ignatul în sat, cum s-a schimbat în epoca modernă și ce 

fel de lume socială construiește în jurul lui. 
 

4.Evoluția istorico-socială a tăierii porcului în spațiul 

românesc 

„Ignatul” — adică tăierea porcului pe 20 decembrie — nu este o 

invenţie modernă sau contemporană, ci un ritual care, sub diferite 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

24 

 

forme, a rezistat sute de ani prin lumea rurală românească. Acest 

subcapitol urmărește transformările sociale, economice și simbolice ale 

acestui obicei, de la gospodăria tradițională la evoluțiile ultimelor 

decenii. 

 

Origini tradiționale și raționalitate economic-

gospodărească 

În mediul rural tradițional, creșterea porcilor era o practică 

comună: porcul oferea carne, grăsime, produsele de iarnă — elemente 

esențiale pentru supraviețuirea în lunile reci. Pe de o parte, tăierea 

porcului înainte de Crăciun avea o logică economică clară: carnea și 

grăsimea astfel obținute erau cele care asigurau alimentația familiei pe 

durata iernii. În același timp, sacrificarea porcului avea și un ridicat grad 

de sacralitate, marcat de obiceiuri și interdicții specifice, care 

transformau gestul în act comunitar și ritualic.   

Obiceiul se perpetua pe baza unei logici simple: porcii sunt hrăniți 

pe timpul verii şi toamnei, sunt îngrășați, iar iarna le vine greu — e 

momentul ideal pentru sacrificare. În plus, iarna, conservarea cărnii prin 

sărare, afumare, uscare era fezabilă. Astfel, tăierea porcului la sfârșit de 

an devenise parte integrantă a ritmului economic și al supraviețuirii 

rurale.   

 

Funcția socială și comunitară a Ignatului 

În sat, tăierea porcului nu era doar un act gospodăresc singular: era 

un eveniment comunitar. Deseori, după sacrificare, urma „pomana 

porcului” — o masă cu cei care ajutaseră, cu vecinii, cu rudele; carne, 

cârnați, slănină, preparate tradiționale — un moment de solidaritate și 

reconfirmare a legăturilor sociale.   

Mai mult: obiceiurile ritualice care însoțeau Ignatul — tăierea 

dimineața, pârjolirea porcului cu paie, spălarea, împărțirea carcasei, 

semne de protecție și superstiții — creau un cadru cultural care conecta 

viața materială cu simbolismul: protecția gospodăriei, belșugul, 

sănătatea, împotriva duhurilor rele, a iernii, a secetei.  



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

25 

 

Ignatul era — și rămâne — un ritual de trecere: final de an agrar, 

aprovizionare pentru iarnă, pregătire materială și spirituală pentru 

sărbători. 

 

Continuare prin secole — adaptare, variaţii regionale, 

supraviețuire 

Deși nu avem o cronică unitară care să urmărească toate tăierile de 

porci din satele românești în ultimii peste 500 ani, surse etnografice, 

mărturii orale și studii recente arată că obiceiul a persistat, cu variații 

locale și adaptări la context. 

- În zone ca Maramureș, obiceiul sacrificării de 20 decembrie este 

descris ca  obicei sacru, respectat cu sfințenie.   

- În unele regiuni, înainte de tăiere se fierbe grâu care se tămâiază 

și se mănâncă de toți membri casei — obicei de protecție și belșug.   

- Există reguli de puritate: se spune că cei miloși sau femeile nu 

trebuiau să asiste la sacrificare, căci porcul „simte milă” și carnea nu 

iese bună.   

- Ritualuri speciale: porcul stropit cu agheasmă, semnul crucii 

înainte de tăiere, orientarea capului animalului spre răsărit — simboluri 

creștine integrate în vechile datini.   

Acest mix de elemente — economic, de supraviețuire, simbolic, 

religios, comunitar — a făcut ca Ignatul să reziste în mentalul colectiv, 

chiar dacă viața rurală s-a schimbat mult de-a lungul decadelor. 

 

Modernizarea, schimbările sociale și declinul practicii 

tradiționale 

În ultimele decenii, mai mulți factori au afectat ritmul și 

semnificația Ignatului: 

- Migrația rural-urban, pierderea gospodăriilor tradiționale și 

scăderea creșterii de porci la scară mică; un studiu privind evoluția 

sacrificărilor porcilor în România 2000–2016 arată că există o scădere 

semnificativă a numărului de ferme mici și a sacrificărilor casnice, 

concomitent cu creșterea recurgerii la abatoare autorizate.   



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

26 

 

- Reglementările moderne privind bunăstarea animalelor, sănătatea 

publică și controlul formal al sacrificărilor — pentru unii, tăierea 

tradițională e tot mai dificil de justificat; pentru alții, devine o practică 

ilegală sau marginalizată.   

- Schimbarea ritmului de viață: orașele, timpul redus, mobilitatea, 

pierderea gospodăriei — mulți nu mai au condiții să crească porci, nu 

mai pot participa la ritual, sau pur și simplu preferă să cumpere carne 

gata sacrificată; un articol explică decline-ul vizibil al târgurilor de 

porci înainte de Crăciun, față de decenii trecute.   

Rezultatul este un declin gradual al tăierilor tradiționale în 

gospodării, în favoarea sistemelor industriale sau comerciale. Dar 

pentru cei care păstrează obiceiul — în satele mici, în comunități rurale 

— Ignatul rămâne un reper cultural important, un liant între generații, 

o punte între trecut și prezent. 
 

Persistența simbolică și culturală: de ce Ignatul continuă 

să conteze 

Chiar și acolo unde porcul nu se mai taie în curte, Ignatul 

supraviețuiește ca idee, ca simbol, ca amintire colectivă. Există câteva 

dimensiuni prin care tradiția continuă să aibă relevanță: 

- Preparatele de Crăciun (cârnați, tobă, slănină, piftie etc.) rămân 

parte centrală a meniului sărbătorilor — chiar dacă carnea vine de la 

supermarket sau abator, ritualul culinar își păstrează ritmul mental și 

cultural al Ignatului.   

- Există o memorie colectivă. Pentru generații care au crescut cu 

porcul tăiat în curte, Ignatul nu e doar hrană — e simbol, identitate, 

legătură cu familia, cu pământul, cu ciclul tradiției. 

- În unele zone, există o revitalizare a tradiției ca formă de 

patrimoniu cultural – obiceiul este prezentat ca element identitar, ca 

semn al continuității, nu ca simplă relicvă birocratică.   

Astfel, Ignatul supraviețuiește nu doar ca „ceva ce se făcea 

altădată”, ci ca un fel de pod: între lumea agrară tradițională și lumea 

contemporană, între ritmuri vechi și nevoi moderne. 

 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

27 

 

Limitările surselor și necunoscutele memoriei istorice 

Trebuie spus limpede: nu există un studiu unitar, longitudinal și 

exhaustiv care să documenteze evoluția Ignatului pe întreaga istorie a 

spațiului românesc — cu localități, familii, frecvență, decenii. Motive: 

- majoritatea informațiilor provin din etnografie, mărturii 

orale sau articole de presă/popularizare, nu din cronici rurale sau 

arhive contabile; 

- focarul de interes academic pentru acest tip de obicei este modest 

— cercetările sunt sporadice, fragmentare, adesea axate pe folclor sau 

antropologie culturală; 

- modernizarea, pierderea satului tradițional și migrația urbană fac 

ca lanțul continuu al tradiției să se rupă adesea — cu ce supraviețuiește: 

memoria, obiceiul ocazional, nostalgia. 

Astfel, orice reconstrucție are limite — dar chiar această 

fragmentaritate spune o poveste esențială: Ignatul nu e un monument 

static. E un ritual viu, supus presiunilor sociale, economice, culturale. 

Unele părți se pierd, altele se adapatează, altele dispar — dar 

centrele simbolice (porcul, masa de iarnă, pregătirea Crăciunului) 

persistă. 

 

Concluzie provizorie a subcapitolului 4 

Evoluția tăierii porcului în spațiul românesc — de la gospodăria 

agrară tradițională la societatea modernă — este povestea unei 

continuități cu transformări majore. 

Ignatul, ca obicei, a combinat dintotdeauna raționalul cu ritualicul: 

necesitatea de hrană în iarnă + simbolismul trecerii, al protecției și al 

belșugului. Sătenii au știut că porcul sacrificat în decembrie nu era doar 

„hrană pentru sărbători”, ci un act cu semnificații adânci — legate de 

comunitate, de moarte și renaștere, de iarnă și lumină. 

Modernizarea, urbanizarea, reglementările europene și schimbările 

sociale au redus frecvența tăierilor tradiționale, dar Ignatul n-a murit. 

Se transformă, se adaptează — iar pentru unii rămâne un legământ cu 

trecutul, un act de identitate, o punte între generații. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

28 

 

În continuare, vom trece la subcapitolul următor, unde încercăm 

o cronologie culturală a Ignatului românesc: ce putem spune despre 

modul în care obiceiul s-a ajustat de-a lungul a cel puțin două milenii 

de influențe, spații și mentalități. 

 

5.Cronologia culturală a Ignatului românesc din 

Antichitate până azi 

Obiectivul acestui subcapitol: să reconstruim — atât cât permite 

evidența — un fir cronologic și cultural care leagă sacrificiul porcului 

la iarnă (în sens ritual/popular) în Europa veche și în spațiul românesc, 

până la forma modernă a Ignatul porcilor din 20 decembrie. 
 

Repere istorice, mitice și etnografice 

 

a) Antichitatea mediteraneană și sacrificiile de iarnă 

- În spațiul roman existau ritualuri de purificare și sacrificiu agrar 

care implicau porcul (în general împreună cu alte animale). De pildă, 

Suovetaurilia era un sacrificiu tradițional în care se ofereau spre jertfă 

un porc, o oaie și un taur — pentru purificarea câmpurilor, a terenurilor, 

înainte de semănături sau la încheierea unui ciclu agrar. Wikipedia 

- Unele surse populare și etnografice românești (și nu numai) leagă 

tradiția tăierii porcului de iarnă de practicile romane legate de solstițiul 

de iarnă sau de sărbătorile saturnale, argumentând o potențială 

continuitate culturală.   

- Astfel, rânduieli vechi de sacrificiu animalic, purificare și hrănire 

comunitară pot reprezenta un substrat ancestral, comun mai multor 

culturi europene — substrat pe care, ulterior, comunitățile rurale l-ar fi 

adaptat și transformat. 

 

b) Transmisiunea în spațiul carpato-danubiano-pontic: 

sincretism, adaptare, reziliență 

- În România rurală, obiceiul de a tăia porcul înainte de Crăciun — 

în general spre sfârșitul lunii decembrie — e foarte bine documentat ca 

https://en.wikipedia.org/wiki/Suovetaurilia?utm_source=chatgpt.com


SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

29 

 

tradiție veche, dar cu rădăcini pe care comunitatea le percepe ca 

„străvechi”, precreștine sau de sorginte agrară.   

- Numele „Ignat” pentru această zi provine, potrivit unor surse 

populare / etnografice, din latinescul ignis = foc, ceea ce leagă simbolic 

tăierea porcului de elementul focului, de purificare, de transformare — 

semn că ritualul nu era doar economic, ci plin de semnificații rituale.   

- Practicile ritualice — sacrificarea dimineața, pârjolirea porcului, 

semnul crucii, băuturi rituale după sacrificare, masa comună (pomana 

porcului), interdicții de muncă — sugerează o stratificare culturală: 

elemente arhaice (ritual, sacrificiu, foc) integrate într-un context 

creștin-popular.   

 

c) Epoca modernă: continuitate, transformări și declin 

- În mediul rural românesc de secole modern-timpurii — și până în 

secolul XX — tăierea porcului rămâne un obicei semnificativ, legat de 

pregătirea hranei pentru sărbătorile Crăciunului. Practic, Ignatul devine 

„punctul zero” al iernii și al rezervei alimentare.   

- În ultimele decenii, se constată un declin al formei clasice a 

ritualului: mai puțini oameni au gospodării cu porci, migrația către oraș, 

urbanizarea, schimbarea modului de viață reduc frecvența tăierilor 

casnice.   

- În paralel, tradiția nu e complet abandonată: pentru unele familii 

rurale — sau pentru cei ce reîntorc la sat înainte de sărbători — Ignatul 

rămâne o practică culturală vie, de transmisie între generații.  
 

 

d)Reconstrucții etnografice, interpretări simbolice 

moderne 

- În literatura populară și etnografică contemporană, există teorii 

care situează Ignatul ca o supraviețuire sau adaptare a vechilor ritualuri 

solstițiale, cu porcul sacrificat ca simbol al întunericului / iernii, al 

sacrificiului care reînnoiește viața, al pregătirii pentru soare și belșug.   

- Unele interpretări leagă semnificațiile ritualului (sângele, focul, 

moartea animalului, masa comunitară) de teme universale: trecerea de 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

30 

 

la moarte la viață, purificare, solidaritate socială, renaștere — asemenea 

structurilor arhaice de mit al renașterii, care traversează culturi și epoci.   

 

Propunere de schema cronologică a Ignatului 

Pe baza acestor repere, putem concepe următoarea cronologie 

culturală ideal-tip pentru Ignat (cu rezervă față de limitele dovezilor): 

Perioadă 

/ Epocă 

Formă / 

manifestare a 

ritualului / 

sacrificiului 

Semnificație 

socială / 

simbolică 

Antichitate 

romană / 

Europa 

agrară pre-

creștină 

Ritualuri agrar-

rituale: sacrificii 

pentru purificare, 

protecție a 

câmpurilor, 

suovetaurilia etc. 

Legătura om-natură, 

purificare, reînnoirea 

timpului agrar, 

securizarea hranei 

Mileniul I–

IV d.Hr. / 

perioada 

târzie 

romană / 

începuturi 

creștinism 

Transformarea 

ritului — 

sacrificiul devine 

mai rar, dar 

obiceiurile de iarnă 

persistă; 

creștinismul 

începe proces de 

„suprapunere 

calendaristică” 

Sincretism: rit vechi 

reorientat spre noul 

sistem religios, dar 

păstrarea formelor 

simbolice 

Evul 

Mediu–

Epoca Pre-

modernă 

(spațiul 

carpato-

danubiano-

pontic) 

Creșterea porcilor 

la sat, tăierea lor 

spre iarnă, practici 

gospodărești 

concrete; obiceiuri 

casești legate de 

post, Crăciun, 

provizii alimentare 

Asigurarea hrană de 

iarnă + păstrarea 

unei identități 

culturale rurale; 

ritual de 

familie/comunitate 

Secolul 

XIX–XX 

Consolidarea 

Ignatului ca obicei 

Coeziune socială, 

identitate rurală, 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

31 

 

Perioadă 

/ Epocă 

Formă / 

manifestare a 

ritualului / 

sacrificiului 

Semnificație 

socială / 

simbolică 

gospodăresc și 

social: tăiere, 

pomana porcului, 

preparate, masa de 

Crăciun; 

combinația dintre 

rit vechi și religie 

populară 

tranziție de la 

agricultură la 

gospodărie sătească 

Secolul XX 

târziu – 

prezent 

Decline parțial: 

urbanizare, 

migrație, 

reglementări, 

schimbare de stil 

de viață, pierdere a 

gospodăriilor 

tradiționale; dar 

conservare 

culturală în sate, 

retrăiri nostalgice, 

reinterpretări 

simbolice 

Trecerea între 

modern și 

tradițional; identitate 

culturală, patrimoniu 

imaterial; conflict 

între tradiție și 

modernitate 

 

Ce putem susține cu certitudine și ce rămâne deschis 

 

Ce pare bine susținut 

- Existența sacrificiilor de porc ca practică agrară și ritualică în 

Europa antică (precum Suovetaurilia în Roma).   

- Existenta în spațiul românesc a unui obicei de tăiere a porcului 

spre iarnă, păstrat până în ultimele decenii în mediul rural, cunoscut azi 

ca Ignat.   



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

32 

 

- Suprapunerea cronologică: sacrificiul porcului are loc în perioada 

solstițiului de iarnă / premergătoare Crăciunului, ceea ce sugerează o 

adaptare a vechilor rituri la calendarul creștin.   

 

Ce rămâne speculație sau ipoteză 

- Nu există dovezi documentare clare care să ateste o linie continuă 

— neîntreruptă — de transmitere de la ritualurile romane sau 

precreștine până la forma modernă a Ignatului. 

- Nu putem afirma că fiecare element ritualic de azi (pârjolitul 

porcului, semnul crucii, formula „Ignat, Ignat, porc umflat” etc.) este 

moștenire directă din antichitate — multe sunt reinterpretări populare, 

adaptări locale, sau chiar inovații. 

- Nu există studii academice exhaustive care să cronologieze exact 

evoluția Ignatului în toate regiunile României — ceea ce avem sunt 

fragmente: mărturii, etnografii, relatări orale, care variază după zonă și 

epocă. 

 

5.Implicațiile pentru studiul nostru și modul de abordare 

critică 

Faptul că Ignatul românesc poate fi plasat într-o longue durée 

culturală (evoluție culturală de lungă durată) — de la sacrificii antice 

la tradiția contemporană — ne oferă un cadru conceptual 

puternic: ritualul de iarnă ca structură trans-culturală, adaptat de 

comunități succesive la propria realitate socială și economică. 

Dar, pentru a nu cădea în capcana mitologizării — să pretindem 

continuități lineare, identități fixe, originaritate neatinsă — trebuie să 

adoptăm o perspectivă critică și metodologică: 

- să distingem clar între ce este documentat și ce este reconstrucție 

/ interpretare; 

- să acceptăm rupturile istorice, transformările, pierderile — 

faptul că ritualul s-a schimbat parțial sau total în funcție de context; 

- să urmărim diversitatea regională și temporală: Ignatul nu a 

arătat la fel în toate satele, regiunile, epocile; varianta de azi nu e 

identică cu cea de acum 200-300 de ani; 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

33 

 

În acest sens, cronologia de mai sus trebuie privită nu ca „adevăr 

definitiv”, ci ca schemă de lucru, bază de analiză, hartă conceptuală — 

utilă pentru a înțelege complexitatea, dar flexibilă la revizuiri. 

 

Anexa la Subcapitolul 5 – Localizări documentate ale 

ritualului de Ignat în România 

Observație metodologică pentru anexă-Această anexă nu este o 

„hartă completă” — pentru că nicio instituție din România nu are un 

registru exhaustiv al Ignatului pe localități. Este o hartă verificabilă, 

bazată exclusiv pe localități în care tradiția este explicit documentată 

public. 

1. Solonț – județul Bacău - Tradiția Ignatului este consemnată 

oficial de administrația locală. Sunt menționate credințele despre „visul 

porcilor” și interdicțiile muncilor în ziua de 20 decembrie. (Sursa: Site 

Primăria Solonț) 

2. Strugari – județul Bacău - Între obiceiurile comunității apare 

explicit „Ignatul porcilor”, cu mențiunea că animalele „nu mai pun 

carne pe ele” după ce „visează” tăierea. (Sursa: Site Primăria Strugari) 

3. Sadu – județul Sibiu -  Primăria dedică o pagină separată 

Ignatului, descris ca „sărbătoare ce îmbină practici păgâne și creștine”, 

reflectând continuitatea ritualului în zona Mărginimii. (Sursa: Primăria 

Sadu – secțiune tradiții/ Ignatul) 

4. Cernica – județul Ilfov – Articol local detaliază obiceiul tăierii 

porcului cu numele „Ignatul porcilor / Ihnatul/ Înătoarea”, plasat în 

ansamblul sărbătorilor de iarnă ale comunității. (Sursa: Portal local Cernica 

– articol dedicat Ignatului) 

5. Zona Zarand – Arad / Hunedoara -  Etnografii notează tradiții 

distincte precum „Nopcioi”, noaptea care urmează după Ignat, cu 

valențe magico-solstițiale. (Sursa: Revista Limba Română – studiu despre 

tradițiile Ignatului) 

6. Orlat și Țara Secașelor – județul Sibiu - La Muzeul ASTRA 

sunt reconstituite ritualuri culinare și tehnici de preparare a cărnurilor 

„așa cum se fac la Ignat în Orlat și în Țara Secașelor”. (Sursa: Comunicate 

și articole despre evenimentele de la Muzeul ASTRA) 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

34 

 

7. Harghita – zona Miercurea Ciuc - Presa locală documentează 

Ignatul ca zi în care „nu se lucrează nimic, cu excepția tăierii porcului”, 

păstrându-se numeroase elemente de tradiție rurală. (Sursa: Ziar Harghita) 

8. Mizil – județul Prahova - Almanahul cultural local descrie 

Ignatul ca moment de importanță majoră ce anticipează Crăciunul și 

prezintă prepararea tradițională a cărnurilor. (Sursa: Almanah cultural Mizil) 

9. Muzeul ASTRA – Sibiu (reconstituiri naționale) - Instituția 

organizează anual evenimente demonstrative de Ignat, prezentând 

ritualul sacrificării, pârlirii și tranșării, cu variații din diferite regiuni ale 

țării. (Sursa: Comunicate, articole și reportaje - Radio România Actualități, presă 

locală). 

10. Muzeul Agriculturii – Slobozia (zona Bărăgan) - Pagina 

oficială dedicată Ignatului explică păstrarea tradiției împreună cu 

practicile magice și magico-utilitare ale comunităților rurale din 

Bărăgan. (Sursa: Muzeul Agriculturii – secțiune „Ignatul”) 

11. Muzeul Etnografic al Transilvaniei – Cluj - Instituția 

prezintă anual Ignatul (Ignatul porcilor/Înătoarea) în cadrul expozițiilor 

și programelor educative despre tradițiile de iarnă. (Sursa: Site oficial MET 

+ articole culturale) 

12. Muzeul Satului Golești – Argeș - Evenimentul „Ignatul 

primarilor” reface complet ritualul sacrificiului și marchează 

transmiterea didactică a tradiției către publicul urban. (Sursa: Muzeul 

Golești – comunicate media) 

13. Banat – Timiș și satele din apropiere - TVR Timișoara 

documentează Ignatul ca tradiție identitară locală, cu degustări, colinde 

și pregătiri de iarnă. (Sursa: TVR Timișoara – reportaje dedicate Ignatului) 

14. Distribuție geografică generală – zeci de sate din 

România - Portalul național CIMEC notează explicit că „în zeci de sate 

din România încă se păstrează tradiția tăierii porcului în ziua de 20 

decembrie”, confirmând distribuția largă a obiceiului. 
(Sursa: CIMEC – patrimoniu cultural) 

 

 

 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

35 

 

 

Capitolul II 

 

Ritualul Ignatului – sânge, foc 

și transformare 

 
 

 

 

1.Tăierea – momentul zero al sacrificiului 

Ritualul Ignatului nu începe odată cu cuțitul, ci cu pregătirea 

mentală și simbolică a gospodăriei. În tradiția românească, tăierea 

porcului nu este o operațiune gospodărească banală, ci un moment 

solemn, cu funcție de trecere, încărcat de reguli, gesturi și restricții care 

îi conferă statutul unui act liminal: o trecere între un timp vechi și un 

timp nou, între lipsă și belșug, între moartea unui animal și renașterea 

comunitară a familiei. Pentru mulți cercetători, începutul ritualului este 

chiar mai important decât desfășurarea lui, deoarece modul în care este 

introdus sacrificiul arată continuitatea unui tipar arhaic: omul nu ucide 

pur și simplu, ci transformă moartea într-un act ordonat, sacralizat. 

 

Spațiul și timpul sacrificiului 

Ziua de 20 decembrie nu este aleasă arbitrar. În toate sursele 

etnografice consultabile public (cercetările lui Ion Ghinoiu, Ernest 

Bernea, Mihai Pop, arhivele Muzeului Satului și Muzeului ASTRA), 

Ignatul marchează, în imaginarul tradițional, intrarea într-un timp scurt, 

compact, dintre întunericul solstițiului și lumina Crăciunului. Porcul nu 

se taie oricând, ci „în zori”, „cât se poate de dimineață”, pentru că 

lumina zilei care vine peste sânge anunță victoria vieții asupra 

întunericului. 

Această idee – lumina care cade pe moarte – nu este o speculație, 

ci o constantă prezentă în mărturii orale culese în numeroase zone ale 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

36 

 

României: Maramureș, Bucovina, Transilvania, Muntenia, Oltenia. Nu 

există uniformitate totală, dar există o regularitate: tăierea porcului 

trebuie să coincidă cu un moment liminar al zilei, nu cu un timp banal, 

alături de celelalte activități. 

 

Chemarea bărbaților și rolul femeilor 

O altă constantă verificabilă este împărțirea rolurilor: bărbații taie, 

femeile pregătesc. Această împărțire apare în mod repetat în descrierile 

oficiale ale muzeelor etnografice și în relatările cercetătorilor. Ea nu se 

bazează pe o doctrină religioasă, ci pe un cod social arhaic, în care actul 

sângeros aparține „lumii exterioare”, iar transformarea cărnii în hrană 

este parte din „lumea interioară” a casei. 

Această dublă scenă – moartea afară, renașterea în bucătărie – 

transformă tăierea porcului într-un ritual de echilibrare a lumilor. 

Gesturile sunt distribuite pe sexe nu în virtutea unei ierarhii, ci în 

virtutea continuității unei ordini simbolice: bărbatul rupe un ciclu, 

femeia îl reconstruiește. 
 

Semnul crucii – între sacralizare și îmblânzirea faptei 

Documentar, există două practici bine atestate: 

- unii gospodari fac semnul crucii pe fruntea porcului; 

- alții fac semnul crucii pe cuțit, nu pe animal. 

Diferențele sunt regionale, dar interpretarea este unitară: omul 

simte nevoia de a transforma un act violent într-un act asumat, ordonat, 

încărcat de sens. Semnul crucii nu justifică moartea animalului; el 

marchează trecerea responsabilității dinspre individ către ordinea 

comunitară și către ritmul tradiției. 

În unele zone, este atestat verbal faptul că se rostește „Iartă-ne, 

Ignate!”, însă nu există suficiente surse scrise pentru a generaliza 

această formulă. Ea apare în mărturii locale, transmise oral, ceea ce 

obligă la precauție: nu poate fi tratată ca un element uniform național, 

dar nici nu poate fi ignorată ca fenomen cultural real, punctual. 

Cert este altceva: semnul crucii funcționează ca un act de 

„îmblânzire” a violenței. El nu sanctifică moartea, ci o așază într-o 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

37 

 

ordine: omul nu ucide din impuls, ci în cadrul unei tradiții care leagă 

generațiile. 

 

Lovitura – tehnică și simbol 

Lovitura în sine, tehnic vorbind, variază: cuțit, jungher, în alte 

regiuni lovitură combinată cu asomare (în forme moderne). Dar 

indiferent de metodă, există un element fix: actul trebuie să fie rapid, 

precis și „curat”, adică fără suferință prelungită. 

Această exigență nu este doar morală, ci și ritualică. În etnografia 

românească apare constant regula ca porcul să nu „țipe mult”, pentru 

că un țipăt lung atrage ghinion, boală sau lipsă de belșug. Nu există o 

justificare teologică, ci una magic-simbolică: haosul sunetului este un 

semn că sacrificiul nu a fost bine primit. 

E important de precizat: această explicație este culturală, nu 

factuală în sens fiziologic. Ea aparține imaginarului tradițional și 

trebuie tratată ca atare, fără a o transforma în fapt istoric universal. 
 

Sângele – materia care deschide ritualul 

Sângele este primul rezultat vizibil al sacrificiului și, în cultura 

tradițională, primul element cu valoare simbolică. În numeroase 

comunități rurale este documentată practica adunării sângelui în vase 

speciale pentru a pregăti sângerete (cunoscut și ca „sângerici”). Nu 

există elemente magice obligatorii legate de sânge în majoritatea 

regiunilor, însă există câteva credințe locale: 

- sângele „aduce sănătate” dacă este folosit la anumite mâncăruri 

rituale; 

- sângele „ține de rău” dacă este împrăștiat neglijent. 

Aceste credințe nu sunt uniforme și nu pot fi generalizate, dar apar 

în numeroase consemnări orale culese în secolul XX. 

Sângele este, așadar, începutul material al transformării: prima 

dovadă că moartea animalului are o finalitate, nu este o risipă, ci o 

trecere spre abundență. 
 

 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

38 

 

Tabuurile zilei – ce nu se face 

Din surse etnografice consistente reies câteva reguli clare pentru 

ziua de Ignat: 

- nu se spală rufe; 

- nu se toarce; 

- nu se împletește; 

- nu se fac munci grele. 

Aceste interdicții au un sens simplu: ziua este dedicată exclusiv 

sacrificiului și pregătirii alimentare. Toate celelalte activități sunt 

suspendate. 

Acest tip de „interdicție prin sacralizare” este comun în multe 

culturi: când se face un ritual de trecere, lumea își suspendă activitățile 

normale. Este o formă de delimitare a timpului sacru de timpul profan. 

 

Superstițiile – între teamă și ordine 

Cele mai frecvente superstiții atestate, fără a fi universal valabile, 

sunt: 

- dacă porcul „nu se lasă”, anul va fi greu; 

- dacă sângele este prea închis la culoare, vin vremuri reci; 

- dacă porcul se zbate puțin, familia va fi sănătoasă. 

Aceste interpretări sunt specifice comunităților locale și nu pot fi 

tratate ca legi generale ale tradiției românești. Ele reprezintă încercări 

simbolice de a traduce un eveniment intens (sacrificiul) într-o proiecție 

asupra viitorului. 

 

De ce este tăierea „momentul zero” 

Pentru cultura tradițională, moartea porcului nu este sfârșitul unui 

animal, ci începutul unui ciclu social: 

-începe pregătirea alimentelor pentru Crăciun; 

-se realizează trecerea gospodăriei în „timpul sacru”; 

-se activează solidaritatea comunitară – oamenii se ajută, se adună, 

împart; 

-se deschide un spațiu simbolic în care familia se reafirmă ca 

unitate. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

39 

 

Este momentul zero pentru că totul curge de aici: focul, tranșarea, 

pomana porcului, mâncărurile rituale, pregătirea sărbătorilor de iarnă. 

 

Tăierea ca act de transformare, nu de violență 

Un element important din antropologia comparată (nu doar 

românească) este diferența esențială dintre ucidere și sacrificiu. 

Uciderea este un act unilateral, fără sens social. Sacrificiul este un act 

cu sens, cu reguli, cu comunitate, cu finalitate. 

De aceea, în tradiția românească, tăierea porcului nu este percepută 

ca un act de cruzime, ci ca un gest de continuitate: comunitatea trăiește 

din această transformare și se recunoaște în ea. Mâncarea de Crăciun nu 

este doar hrană, ci un produs al unui ritual prin care lumea intră în 

ordinea luminii. 

 

2. Focul – pârlirea ca act de purificare și trecere 

Dacă tăierea porcului este actul care deschide ritualul 

Ignatului, focul este elementul care îl consacră. În cultura tradițională 

românească, focul nu este doar o unealtă practică pentru pârlire, ci un 

element de purificare, de transformare și de „trecere” dintr-o stare în 

alta. Acolo unde cuțitul deschide drum, focul îl luminează și îl sigilează. 

Antropologic, focul apare în toate culturile europene ca element de 

trecere: arderea, pârlirea, incinerarea sau purificarea prin flacără sunt 

constante culturale identificate în lucrările lui Mircea Eliade, Ion 

Ghinoiu, Ernest Bernea sau Mihai Pop, dar și în studiile despre rituri de 

inițiere din spațiul indo-european. În contextul Ignatului, focul este 

actul care reface ordinea, elimină impuritățile, alungă haosul, încălzește 

comunitatea și pregătește trupul animalului pentru transformarea lui 

gastronomică. 
 

Focul ca element de purificare 

Indiferent de regiune, pârlirea porcului este însoțită de ideea de 

„curățare prin foc”. Nu există interpretări teologice oficiale asupra 

acestui gest, dar există o simetrie antropologică evidentă: orice 

sacrificiu care implică sânge trebuie urmat de un moment de purificare. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

40 

 

În gospodăriile tradiționale, arderea perilor nu era doar o tehnică, 

ci un ritual: flacăra trebuia să fie constantă, nici prea puternică, nici prea 

slabă. O flacără prea slabă era considerată semn al unei pregătiri 

proaste; una prea puternică putea fisura pielea sau „deranja carnea”, 

lucru perceput nu doar ca inconvenient culinar, ci ca o greșeală rituală. 

Această grijă pentru intensitatea focului este documentată în 

numeroase relatări ale țăranilor din Muntenia, Ardeal sau Moldova, în 

arhivele Muzeului Satului și în lucrările etnologice ale secolului XX. 

Este limpede că focul nu era un detaliu tehnic, ci un element de 

responsabilitate față de animal și față de gospodărie. 
 

Focul ca marcaj al trecerii dintre lumi 

În arhaicul european, focul marchează mereu trecerile: dintre 

sezoane, dintre ani, dintre stări ale materiei. Ignatul se plasează foarte 

aproape de solstițiul de iarnă, moment perceput în numeroase culturi ca 

„punctul cel mai întunecat al timpului”, după care lumina reîncepe să 

crească. 

Pârlirea porcului în această perioadă nu este întâmplătoare. Flacăra 

care cuprinde corpul animalului este citită, în plan simbolic, ca o 

victorie a luminii asupra întunericului. Din acest motiv, în multe sate, 

pârlirea se făcea „pe lumină”, niciodată noaptea, pentru a nu inversa 

sensul ritualului. 

Acest fapt este confirmat de relatări din zona Sibiului, Bucovinei, 

Maramureșului și Bărăganului, unde bătrânii repetau formula: „Pârlirea 

se face cu ziua, să aibă lumina putere”. 

Lumina zilei devine astfel o garanție a reușitei ritualului. 
 

Tehnicile tradiționale ale focului 

De-a lungul timpului, au existat două mari metode de pârlire: 

1.Pârlirea cu paie – metoda tradițională, considerată „cea mai 

curată” și cea mai încărcată simbolic. Paiele ard lent, controlat, creând 

un fum dens, cu miros specific, amestec de iarbă uscată și grăsime. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

41 

 

2.Pârlirea cu arzătorul – metodă modernă, intrată treptat în 

gospodării după anii ’70–’80, prin mecanizarea rurală. Este eficientă, 

rapidă, dar considerată de mulți „mai puțin ritualică”. 

În tradiție, paiele nu erau alese la întâmplare. În multe zone se 

foloseau paie de grâu, nu de porumb, deoarece ardeau „curat” și nu 

lăsau miros amar. Această distincție apare în numeroase relatări ale 

oamenilor, fiind un element practic, nu magic. 

În unele regiuni se păstrau chiar „paiele de Ignat” separate de restul 

snopilor, puse deoparte încă din vară pentru acest scop. Nu există 

dovezi că aceste paie aveau statut sacru, dar era limpede că li se acorda 

o grijă specială. 
 

Fumul – semn al transformării 

Fumul este un element esențial al ritualului. În antropologia 

universală, fumul este considerat „mesajul materiei către cer” – o 

metaforă întâlnită în riturile de ardere din Europa, Orient și America 

precolumbiană. 

În cazul Ignatului, fumul funcționează ca un semnal dublu: 

- semn pentru comunitate – oamenii din sat văd coloanele de fum 

și știu că „în casa aceea s-a făcut Ignatul”; 

- semn pentru cer / ordine cosmică – nu într-un sens dogmatic, ci 

într-un sens simbolic: arderea marchează împlinirea ritualului. 

Există relatări rurale conform cărora „porcul nu e gata până nu se 

ridică fumul drept”, o apreciere pur practică, dar care arată importanța 

acestui moment. 
 

Munca în jurul focului – solidaritate și ierarhie 

În jurul focului se adună întotdeauna mai mulți oameni. Spre 

deosebire de tăiere, unde numărul participanților este limitat, pârlirea 

devine un act colectiv: unii aduc paiele, alții întorc animalul, alții 

supraveghează intensitatea focului. 

Aici se vede una dintre funcțiile cele mai importante ale Ignatului: 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

42 

 

refacerea legăturilor comunitare. În satele tradiționale, oamenii nu 

pârliseră porcul singuri. Vecinii veneau să ajute, să împrumute paie, să 

susțină focul, să întoarcă animalul. 

Acest caracter comunitar este documentat repetat în cercetările 

etnografice din secolul XX. 

Ordinea muncii este și ea ritualizată: 

– bărbații gestionează focul și manipularea corpului animalului; 

– femeile pregătesc apa fierbinte, instrumentele, ștergarele, pentru 

etapele următoare. 

Nu este o împărțire teologică, ci una practică, transmisă prin 

tradiție. 
 

Aromele – mirosul ca marker cultural 

Pârlirea porcului produce un miros inconfundabil, amestec de 

carne, grăsime arsă și paie. Pentru mulți români, acesta este unul dintre 

primele semne ale Crăciunului. 

Mirosul nu este un detaliu sentimental: este un element 

antropologic. În numeroase culturi, mirosurile joacă rol de marcatori 

identitari. În sat, mirosul de Ignat însemna: 

- începutul sărbătorilor, 

- apropierea colindelor, 

- intrarea în timp sacru. 

În multe familii, copiii învățau după miros că „astăzi e Ignatul”, 

chiar înainte de a vedea porcul sau pregătirile. 
 

Focul ca element de protecție 

Există câteva credințe locale, bine atestate, legate de foc: 

- focul nu trebuie lăsat să se stingă brusc; 

- flacăra trebuie să fie „vii”, nu „moartă”; 

- cenușa strânsă după pârlire trebuia depozitată într-un loc curat. 

Aceste elemente țin de magia domestică tradițională, nu de doctrină 

religioasă. Sunt reguli transmise oral, fără justificări uniforme, dar cu 

funcție clară: păstrarea ordinii și evitarea impurității. 
 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

43 

 

Imaginea animalului după foc – corpul pregătit pentru 

transformare 

Din punct de vedere antropologic, pârlirea este momentul în care 

animalul încetează să mai fie perceput ca animal și devine hrană. Corpul 

său, curățat de păr, spălat cu apă fierbinte și șters, capătă un aspect 

neutru, ordonat. 

Nu este o dezanimalizare brutală, ci o transformare rituală. Prin foc, 

corpul trece de la „viața animală” la „viața comunitară”. 

În acest moment se deschide și calea către etapa următoare: 

tranșarea, adică împărțirea corpului în funcție de piese, valori și 

semnificații. 

 

3.Trupul porcului – anatomia sacrificială 

Dacă tăierea porcului este începutul, iar focul este purificarea, 

tranșarea reprezintă momentul în care ritualul Ignatului devine concret, 

palpabil, domestic. Este etapa în care corpul animalului este împărțit, 

ordonat, descompus în segmente precise, fiecare având un rost, o 

destinație, o povară simbolică și o utilitate. Nu este doar un act tehnic – 

este un act de matematică sacră a cărnii. 

În cultura tradițională, trupul porcului este tratat cu un respect 

paradoxal: nu este sacru în sens religios, dar nici banal. Este materia 

care trebuie valorificată integral, pentru că din ea depind alimentația, 

sărbătoarea și chiar prestigiul gospodăriei. Tranșarea nu este un simplu 

proces de bucătărie: este o reîmpărțire rituală a lumii, în care corpul 

animalului devine tărâm comun al familiei, al vecinilor și al 

colindătorilor. 
 

Trupul curățat – începutul anatomiei rituale 

După pârlire și spălare, porcul devine o formă curată, compactă, un 

fel de „materie primă” a Crăciunului. În tradiție, un gospodar priceput 

știa să recunoască, dintr-o privire, calitatea corpului: grăsimea, 

grosimea șoriciului, culoarea pielii, consistența cărnii. Fără a avea 

limbajul tehnic al gastronomiei moderne, țăranul român opera cu criterii 

empirice extrem de fine. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

44 

 

Prima tăietură, făcută pe burtă, deschide corpul ca pe o carte a cărei 

anatomie este repetată an de an, generație după generație. Este un 

moment de precizie, care cere liniște, concentrare și pricepere. O 

tăietură greșită poate compromite măruntaiele, iar în tradiția rurală era 

rușinos ca gospodarul să nu știe să facă această deschidere „curată”. 

În acest moment, se produce ceea ce antropologii numesc 

„desacralizare controlată”: corpul, încărcat de simbolism în primele 

faze ale ritualului, devine din ce în ce mai mult un obiect de lucru, un 

recipient de resurse. 

 

Măruntaiele – prima împărțire și prima interpretare 

În gospodăria tradițională, măruntaiele sunt primele extrase și 

evaluate. Ele includ: 

- inima, 

- ficatul, 

- plămânii, 

- rinichii, 

- splina, 

- stomacul, 

- intestinele. 

Această etapă nu este lipsită de semnificație: femeile sunt cele care 

preiau, spală, curăță și sortează măruntaiele, într-o gestică transmisă din 

mamă în fiică. De multe ori, chiar în acest punct se pregătea „pomana 

porcului”, întrucât ficatul, inima sau rinichii erau folosiți imediat la 

prăjit, în untură sau grăsime. 

Nu există dovezi consistente că măruntaiele ar fi avut funcție 

magică obligatorie, dar există numeroase consemnări locale care 

atribuie anumite interpretări formei ficatului sau aspectului splinei – 

elemente de meteorologie populară, nu de ritual religios. De exemplu, 

o splină lungă ar fi prevestit o iarnă grea, iar una scurtă, o iarnă blândă. 

Aceste observații apar în relatări orale, fiind parte a ceea ce 

antropologia numește „știință spontană”, diferită de magie sau religie. 
 

 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

45 

 

 

Capul – simbol și hrană 

Capul porcului ocupă un loc aparte, nu doar culinar, ci și simbolic. 

În zonele din sud și sud-est (Muntenia, Dobrogea), din cap se fac 

sarmale speciale sau ciorbe puternic condimentate. În Ardeal și Banat, 

este folosit mai ales pentru tobă și pentru piftie. 

În unele comunități rurale se spunea că „din cap se vede norocul 

casei”: modul în care se rupe maxilarul, structura oaselor, consistența 

cărnii. Nu există surse academice care să confirme o practică rituală 

standardizată, dar există nenumărate povestiri locale care arată că 

oamenii încercau să extragă un sens din forma oaselor – nu ca profeție, 

ci ca „semn”. 

Este important de precizat: aceste interpretări nu sunt uniforme și 

nu pot fi tratate ca tradiții obligatorii ale Ignatului. Sunt expresii ale 

mentalității premoderne, unde orice gest intens producea o lectură 

simbolică. 
 

Șoriciul – pielea ca element identitar 

Șoriciul, îndepărtat cu grijă după pârlire, este tratat în două feluri: 

- ca delicatese oferită imediat colindătorilor sau membrilor 

familiei, 

- ca indicator al măestriei gospodarului. 

Un șorici „curat”, neted, fără arsuri puternice, demonstrează 

pricepere. Un șorici ars prea tare denotă lipsă de control. În multe sate, 

primele bucăți de șorici se ofereau musafirilor sau ajutoarelor, într-o 

formă de ospitalitate ritualizată. Ospitalitatea aceasta nu este 

ceremonială, ci practică: împărțirea șoriciului devine un gest de 

recunoaștere a solidarității în jurul muncii. 
 

Carnea propriu-zisă – împărțire cu logică și rânduială 

Trupul porcului se împarte după o ordine care, deși nu este 

codificată în scrieri, este transmisă oral, din tată în fiu: 

- spata, 

- pulpa, 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

46 

 

- costițele, 

- ceafa, 

- slănina, 

- burtă, 

- ruladă, 

- coastele pentru ciorbe, 

- carnea pentru caltaboș, 

- carnea pentru cârnați. 

Această ordine nu este aleatoare. Ea reflectă două nevoi 

fundamentale: 

1.optimizarea hranei pentru iarnă, 

2.respectarea fluxului ritual. 

Cârnații nu se fac înainte de piftie, slănina nu se pregătește înainte 

de porcăriță, iar caltaboșul este asociat cu măruntaiele, nu cu piesele 

mari. Fiecare etapă urmează o logică, pentru că fiecare parte a 

animalului cere un tratament specific. 
 

Părțile cu valoare simbolică 

În anumite zone, există părți ale corpului considerate „speciale”, nu 

în sens magic universal, ci în sens local: 

- coada porcului, oferită adesea copilului cel mai mic, ca semn de 

glumă și bucurie; 

- urechile, date copiilor sau lăsate pentru câinele casei, ca semn de 

prosperitate; 

- osul șoldului, uneori păstrat pentru interpretări meteorologice. 

Nu există dovezi academice solide că aceste practici ar avea un rol 

ritual obligatoriu. Sunt detalii culturale, glume, superstiții ocazionale, 

forme de socializare tradițională. 
 

Împărțirea cărnii – gest social, nu doar economic 

Împărțirea cărnii nu era niciodată un act pur gospodăresc. Era un 

act de poziționare socială. În multe sate, se dădea carne: 

- nașilor, 

- finilor, 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

47 

 

- preotului, 

- vecinilor, 

- oamenilor nevoiași. 

Această împărțire nu era caritate, ci structură de relații. Carnea de 

porc, fiind una dintre cele mai consistente resurse alimentare din an, era 

un instrument de întărire a legăturilor sociale. 

A dărui carne însemna: 

„Recunosc legătura dintre noi”. 

A primi carne însemna: 

„Fac parte din comunitatea ta”. 

Este un schimb simbolic cu valoare de ciment social. 
 

Trupul ca hartă a Crăciunului 

Din perspectivă antropologică, trupul porcului devine o hartă 

temporală a Crăciunului: 

- tobă, caltaboș, lebăr – pentru Ajun și zilele apropiate, 

- slănină, jumări – pentru iarnă, 

- cârnați – pentru sărbători, 

- șorici – pentru momentul Ignatului, 

- piftie – pentru primele zile de Crăciun. 

Fiecare parte are un moment, o destinație, o „funcție”. Prin această 

distribuire, corpul animalului devine o cronologie gastronomică a 

sărbătorilor. 
 

Anatomia porcului ca pedagogie tradițională 

Pentru copii, tranșarea era prima lecție de anatomie, de muncă, de 

responsabilitate. Învățau: 

- cum se mănâncă o iarnă, 

- cum se păstrează hrana, 

- cum se organizează o casă. 

Era și prima întâlnire cu moartea, dar nu una traumatizantă, ci una 

încadrată în sensuri clare: porcul „se dă pentru casă”, iar moartea lui 

este începutul unei bucurii. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

48 

 

Această pedagogie tradițională este unanim recunoscută în studii 

etnografice: copiii participau, nu erau ocrotiți de realitate, dar nici lăsați 

singuri în fața ei. Ei învățau ritualul ca parte din viață. 

 

Concluzie: anatomia ca ritual 

Tranșarea nu este o dezmembrare. Este o ordonare a materiei. Este 

momentul în care corpul animalului este reintegrat în ordinea 

comunitară. Este actul în care moartea devine hrană, iar hrana devine 

legătură socială. 

Prin tranșare, porcul încetează să mai fie un individ și devine o 

structură de sensuri: alimentare, simbolice, afective, comunitare. 

 

4.Pomana porcului – „euharistia laică” a comunității 

Dacă tăierea porcului marchează începutul ritualului, iar tranșarea 

reprezintă ordonarea materiei, Pomana porcului este momentul de 

refacere a comunității: o masă comună, caldă, făcută imediat după 

efortul fizic al sacrificiului, care funcționează ca un liant social și ca o 

încheiere simbolică a întregului act. 

În cultura tradițională românească, această masă nu este un ospăț 

întâmplător, nici o simplă degustare. Ea are un statut ritualic foarte clar: 

este actul prin care familia și cei care au participat la sacrificiu se 

reunesc pentru a consuma primele bucăți de carne din animalul tăiat. 

Este, într-un sens antropologic, o „euharistie laică”: împărțirea unei 

cărni considerate „curate”, rezultate dintr-un sacrificiu făcut cu 

rânduială. 
 

Originea socială a Pomanei porcului 

Pomana porcului apare constant în descrierile etnografice ale 

României rurale din secolele XIX–XX. Deși nu are o origine religioasă, 

ea este puternic influențată de structura ospățului creștin: masa comună 

ca semn al încheierii unui ritual și al unirii celor care au participat la el. 

Din punctul de vedere al antropologiei rituale, Pomana porcului 

îndeplinește trei funcții esențiale: 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

49 

 

1.sigilează sacrificiul – marchează faptul că ritualul a fost dus la 

capăt; 

2.transformă efortul fizic în coeziune socială – îi unește pe cei care 

au muncit; 

3.redistribuie simbolic beneficiile sacrificiului – fiecare primește o 

parte din animal, chiar dacă nu primește carne propriu-zisă. 

Este una dintre puținele mese rituale românești în care accentul nu 

este pe sărbătoare, ci pe transformare. 

 

Cine participă la Pomana porcului 

Participanții sunt bine delimitați în tradiție: 

- bărbații care au ajutat la tăiere și tranșare; 

- femeile care au pregătit mâncarea; 

- copiii familiei; 

-vecinii apropiați, dacă au participat la muncă; 

- oaspeții întâmplători, primiți ca semn de belșug. 

Un element important este acesta: Pomana nu se refuză. Refuzul 

mesei era considerat o jignire sau un semn de răceală între familii. 

Acceptarea mesei era un act de solidaritate, un fel de contract tacit care 

confirma apartenența la comunitate. 
 

Mâncarea rituală propriu-zisă 

În toate regiunile României există o constantă: prima mâncare 

făcută din porcul proaspăt tăiat este carnea prăjită în untură (sau 

grăsime topită). 

Această tradiție nu este întâmplătoare: 

- carnea proaspătă este mai gustoasă și mai fragedă; 

- este mâncare energizantă, potrivită după efort fizic; 

- este ușor de gătit rapid, fără pregătiri elaborate; 

- funcționează ca semn al „deschiderii Crăciunului”. 

În Muntenia și Oltenia, Pomana include adesea: 

-ficat prăjit, 

-inimă și rinichi, 

-carne de pe burtă, 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

50 

 

-coaste mici, 

-slănină proaspătă tăiată cubulețe. 

În Transilvania și Banat, mâncarea poate fi mai condimentată, cu 

ceapă, piper, chimion sau boia. 

În Moldova, Pomana porcului include uneori și „tocănița de carne 

proaspătă”, un preparat semi-fluid, făcut direct în tuci. 

În toate cazurile, mâncarea este însoțită de mămăligă și 

de murături, două constante alimentare care completează masa rituală. 

 

Vinul – elementul de închidere 

În majoritatea descrierilor etnografice, Pomana porcului se servește 

cu vin. Rolul vinului este dublu: 

- practic – odihnește după munca fizică intensă; 

- simbolic – marchează trecerea dinspre tensiunea sacrificiului spre 

relaxarea comunitară. 

Vinul nu este folosit în exces, iar băutura nu este dezlănțuită. Este 

mai degrabă un ritual „calm”, un moment de restabilire a echilibrului 

după un act cu încărcătură emoțională și fizică. 
 

Pomana ca moment de negociere socială 

Puțini își dau seama că Pomana porcului este un act de negociere 

socială. Aici se stabilesc: 

- cine va primi carne la împărțeală, 

- cât se dă nașilor, 

- cât se păstrează pentru Ajun, 

- ce mâncare se pregătește pentru colindători. 

În lumea rurală, aceste decizii nu sunt administrative, ci simbolice. 

Carnea este un capital. Pomana este momentul în care familia își afirmă 

statutul social: o masă bogată arată belșug, o masă modestă arată 

cumpătare sau lipsuri. 

Această dimensiune este bine documentată în cercetările 

antropologice despre reciprocitate și schimburi alimentare (așa cum 

apar în analiza satelor din Ardeal sau Bucovina). 
 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

51 

 

Pomana porcului ca „limpezire a sufletului” 

Deși nu are un fundament religios direct, mulți oameni descriu 

Pomana porcului ca pe un moment în care „se limpezește sufletul”. 

Această expresie apare frecvent în relatări orale. 

Motivul este simplu: sacrificiul porcului implică violență, iar 

Pomana este momentul în care tensiunea morală se dizolvă. Masa 

comună funcționează ca o descărcare simbolică. 

Ceea ce a fost dureros devine prietenos; ceea ce a fost greu devine 

sărbătoresc. Masa transformă actul sacrificiului într-o experiență 

acceptabilă și integrată în ordinea vieții. 
 

Pomana porcului ca lecție pentru copii 

Pentru copii, Pomana porcului este primul contact cu: 

- munca fizică, 

- solidaritatea, 

- gestionarea resurselor, 

- începutul sărbătorilor. 

În multe familii, Pomana este momentul în care copiii primesc 

primele bucăți de carne din porcul tăiat. Nu este o recompensă, ci un 

gest simbolic: îi integrează în ritmul familiei și îi învață că hrana nu 

„vine de la magazin”, ci este rezultatul unui lanț complex de muncă și 

tradiții. 

Pomana este pedagogie afectivă. 

 

Pomana porcului în modernitate 

Chiar și în orașe, unde porcul nu mai este tăiat în curte, Pomana a 

fost preluată în forme adaptate: familiile cumpără carne proaspătă de la 

abator, pregătesc acasă o „pomana porcului modernă” și o folosesc ca 

moment simbolic de reuniune. 

Această adaptare arată ceva important: Pomana nu este dependentă 

de sacrificiu, ci de semnificația împreună-stării. Chiar și ruptă de 

contextul rural, ea rămâne unul dintre cele mai puternice momente ale 

identității alimentare românești. 

 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

52 

 

Pomana ca „sigiliu” al ritualului Ignatului 

Din punct de vedere antropologic, Pomana porcului este momentul 

în care sacrificiul devine ireversibil. 

Până în acel punct: 

- porcul este animal, 

- tăierea este muncă, 

- tranșarea este organizare. 

După Pomana porcului: 

- animalul devine hrană, 

- gospodăria intră oficial în „timpul Crăciunului”, 

- comunitatea își confirmă coeziunea. 

Pomana este pragul dintre „ritualul sângelui” și „ritualul focului 

din casă”. 
 

Concluzie 

Pomana porcului nu este un simplu prânz. 

Este actul prin care comunitatea se reconstruiește după sacrificiu. 

Este ospățul care transformă moartea într-un început. 

Este masa care pregătește casa pentru colindători, pentru Crăciun, 

pentru lumina care vine. 

Din acest motiv, Pomana porcului este considerată de mulți 

etnografi centrul afectiv al Ignatului. 
 

5.Gesturile, cuvintele și formulele magice ale zilei de Ignat 

Ignatul este una dintre puținele sărbători din ciclul de iarnă în 

care gesturile și cuvintele au o forță aproape egală cu acțiunea rituală 

propriu-zisă. Spre deosebire de alte momente calendaristice – precum 

Ajunul Crăciunului, Boboteaza sau Sânzienele – Ignatul nu are o bază 

teologică directă și nici o liturghie asociată. Puterea lui vine din practici 

orale, formule scurte, ritualuri mici, transmise în familie, de obicei de 

la femei către copii. 

Nu avem de-a face cu magie organizată, nici cu descântece 

elaborate. Ritualurile Ignatului sunt simple, scurte, utilitare, legate de 

hrana familiei, de mersul timpului, de protecția casei și de ideea de 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

53 

 

belșug. Ele nu alcătuiesc un sistem, ci un mănunchi de gesturi 

arhaice care supraviețuiesc tocmai prin simplitatea lor. 

În etnografia românească (Ghinoiu, Pop, Bernea, Stahl) apare 

constant ideea că Ignatul este o zi cu putere de schimbare, în care lumea 

trece de la întuneric spre lumină, iar gesturile din această zi fixează 

destinul apropiat al casei. 

 

„Ignat, Ignat, porc umflat” – formula copilăriei rurale 

Această formulă – una dintre cele mai cunoscute – apare în 

relatările orale din multe zone ale țării. Nu are funcție magică în sens 

strict, ci este mai degrabă un joc, un mod prin care copiii marchează 

momentul în care porcul este gata pentru tăiere. 

În unele zone, copiii o rosteau în dimineața de Ignat, când 

gospodarii scoteau porcul în curte sau pregăteau focul pentru pârlire. În 

altele, era o strigare la vedere, un mod de a râde și de a alina tensiunea 

momentului. Tradițiile orale confirmă rolul ei de formula încadratoare, 

nu de incantație. 

Copiii, care nu participau în mod direct la tăiere, aveau prin această 

replică un mod propriu de a se integra în ritual. Ritmul, rima și 

caracterul ludic al expresiei arată că Ignatul nu era o zi tristă sau 

solemnă, ci una de început al bucuriei sărbătorilor. 
 

Gesturile de protecție – tăcute, dar obligatorii 

Tradiția românească păstrează câteva gesturi considerate „de 

protecție” în ziua Ignatului. Ele sunt bine documentate în etnografie, 

fără excese magice: 

a) Nu se pleacă de acasă până nu se termină tăierea. 
Această regulă, consemnată în numeroase sate din Moldova și 

Ardeal, avea un rol practic: toți membrii familiei participau la muncă. 

Dar în plan simbolic însemna ceva mai profund: niciun membru al 

casei nu trebuie să fie „desprins” de ritmul sacrificiului, pentru a nu 

slăbi unitatea familiei. 

b) Nu se dă nimic „peste prag”. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

54 

 

Nimic nu se împrumută în această zi, nici sare, nici pâine, nici 

unelte. 

Motivul? Ignatul marchează închiderea gospodăriei înainte de 

Crăciun. 

În termeni rituali, pragul casei devine o linie care nu trebuie 

traversată. 

c) Primul gest al femeii trebuie să fie aprinderea focului. 
Este un element foarte frecvent în relatările orale. 

Femeia aprinde focul pentru: 

- purificarea zilei; 

- pregătirea apei fierbinți pentru pârlire; 

- deschiderea „căldurii casei”. 

Acest gest are valoare simbolică: femeia devine gardiana 

transformării. 
 

Descântecele de spor și sănătate 

Nu există descântece extinse în tradiția Ignatului – spre deosebire 

de Mărțișor, Sânziene sau Noaptea de Anul Nou. Dar există formule 

scurte, pragmatice, care apar în diverse zone, mai ales în sudul și estul 

țării. 

Exemple de formule populare (variante orale, nu canonice): 

- „Să ne fie casa plină, ca porcul de grăsime!” 

- „Ignate, dă belșug!” 

- „Să ne ajungă hrana tot anul, cum ajunge porcul pe masă!” 

Acestea sunt afirmații, nu descântece în sens ritualic. Ele exprimă 

o dorință, o speranță, un „gând cu voce”, care îmblânzește momentul 

sacrificiului. 

Femeile, mai ales, rosteau astfel de formule în timp ce pregăteau 

măruntaiele sau untura – nu ca magie, ci ca ritual domestic al 

bunăstării. 
 

Gesturile cu cuțitul, focul și apa 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

55 

 

Tradiția românească dă o mare importanță modului în care 

gospodarul folosește cuțitul în ziua Ignatului. Această importanță nu 

vine din religie, ci din etica muncii rurale. 

Cuțitul nu se lasă jos în timpul tranșării, până nu s-a terminat o 

secțiune importantă a lucrului. 

Aceasta nu este o superstiție, ci o regulă de ordine: un cuțit lăsat 

jos este „gând rău”, „semn de lene” sau „semn de neîndemânare”. 

În alte zone, se spune că: 

- cuțitul nu se dă direct din mână în mână, 

- apa fierbinte trebuie turnată „dintr-o mișcare”, 

- paiele nu trebuie stinse cu apă, ci lăsate să ardă. 

Aceste gesturi sunt înrădăcinate în practica gospodărească, dar 

peste timp au căpătat o aură de „rânduială obligatorie”, ceea ce le 

conferă valoare rituală. 
 

Formule legate de sânge și curățenie 

Există consemnări orale în care femeile spuneau, în timp ce spălau 

corpul porcului: 

-„Să curgă răul, să rămână binele”. 

-„Ce e rău să plece, ce e curat să crească”. 

Aceste expresii sunt întâlnite în special în Bucovina și Moldova, 

dar nu sunt uniforme la nivel național. 

Ele funcționează ca verbalizări ale speranței – nu magie, ci o 

încercare de a da sens unui act intens. 
 

Ritualurile asociate copiilor 

Ignatul este o sărbătoare foarte prezentă în simbolismul copilăriei. 

În multe zone, copiilor li se atribuie roluri minore, dar foarte 

încărcate afectiv: 

- ating porcul (uneori simbolic) „ca să fie mari și tari”; 

- primesc șoriciul pentru „noroc și putere”; 

- sunt așezați lângă foc „ca să crească voinici”. 

Aceste gesturi nu sunt magice, ci inițiatice: copiii sunt integrați în 

ordinea tradiției. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

56 

 

În unele sate, fetițele aveau un rol aparte: ajutau la întinderea 

ștergarelor curate, pregăteau masa pentru Pomana porcului și primeau 

primele bucăți mici de carne prăjită, ca „semn de hărnicie”. 

În toate cazurile, copilul este introdus cu delicatețe în lumea adultă 

prin mici gesturi cu rol pedagogic. 

 

Gesturile feminine – ritualul invizibil 

Etnografia românească arată clar că femeile sunt gardienele 

sensului în casele românești. La Ignat, ele fac gesturi care nu sunt 

spectaculoase, dar sunt fundamentale: 

- pun ștergare curate pe masa unde se va tranșa carnea; 

- aduc apă caldă „ca să se spele răul”; 

- organizează împărțitul măruntaielor; 

- rostesc „gânduri bune” pentru casă. 

În multe familii, femeia este cea care pronunță prima propoziție din 

ziua Ignatului: „Să fie cu bine!” 

Această propoziție are statut de formulă ritualică: este un mod de a 

seta tonul zilei, de a anunța că sacrificiul va fi făcut „cu rânduială”, nu 

cu grabă sau neliniște. 
 

Gesturi legate de foc – protecție și ritm 

Un element important în tradiție este că focul nu trebuie lăsat să se 

stingă brusc. 

Un foc stins violent este „semn rău”. 

În unele sate din Ardeal, se spunea chiar: 

„Focul trebuie să ardă cât timp trupul se pregătește”. 

Aceasta nu este magie, ci o regulă de simetrie rituală: focul începe 

transformarea, focul o încheie. 

Focul este, în mod natural, un element de protecție: în multe culturi, 

flacăra este zidul invizibil dintre oameni și haos. În acest sens, Ignatul 

păstrează o amprentă arhaică, chiar dacă oamenii nu o formulează 

explicit. 
 

 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

57 

 

 

Ultima formulă – închiderea zilei 

După ce Pomana porcului s-a încheiat, iar corpul animalului a fost 

împărțit, femeile din casă rosteau adesea formule scurte de final: 

-„Gata Ignatul, gata grija”. 

-„De azi intrăm în lumină”. 

-„Să ajungem cu bine la Crăciun”. 

Acestea sunt formule de trecere, echivalente cu închiderea unui 

cerc. 

Nu sunt rugăciuni, ci declarații ale ritmului vieții tradiționale. 

 

Concluzie 

Gesturile și cuvintele Ignatului nu formează un sistem magic, ci 

o țesătură de micro-ritualuri care dau sens unei zile intense. 

Ele: 

- organizează munca, 

- alină tensiunea sacrificiului, 

- integrează copiii, 

- protejează casa, 

- anunță apropierea Crăciunului, 

- creează continuitate în timp. 

Sunt simple, dar încărcate de semnificație. 

Sunt scurte, dar grele de tradiție. 

Sunt orale, dar rezistente. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

58 

 

 

Capitolul III 

 

Magia, Mitologia și Tabuurile Ignatului 
 

 

 

1.Porcul ca animal sacru și demonizat în același timp 

Puține animale din imaginarul european poartă o încărcătură atât 

de contradictorie precum porcul. În același timp hrană fundamentală și 

carne „greu de dus”, simbol al abundenței și al decăderii, animal 

domestic indispensabil și creatură asociată tenebrelor, porcul ocupă în 

mentalitatea tradițională românească un loc paradoxal. 

Ignatul, ca punct culminant al ciclului anual, este singurul moment 

în care această dualitate devine vizibilă, concretă și activă: porcul este 

sacrificat pentru familie și totodată tratat cu gesturi care trimit spre 

arhaicul sacrificial indo-european. El nu este nici sfânt, nici necurat – 

este animal liminal, prins între două lumi: lumea luminii (hrana, 

abundența, Crăciunul) și lumea întunericului (moartea, sângele, 

sacrificiul). 

Antropologii numesc astfel de animale „chtoneene”, adică legate 

de pământ, de materie, de subteranul simbolic al existenței. Porcul este, 

în mitologia europeană, animalul profund al pântecului, al fertilității, 

al excesului, al iernii, al supraviețuirii. 

În tradiția românească, această dublă natură este prezentă în zeci 

de credințe, expresii, obiceiuri și interpretări. 

 

Porcul – un animal indispensabil economiei domestice 

Nu putem înțelege simbolismul porcului fără a înțelege rolul lui 

economic. În gospodăria românească premodernă, porcul era: 

- cea mai importantă sursă de grăsime, 

- animalul care „hrănea iarna”, 

- creatura care transforma resturile alimentare în resursă, 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

59 

 

- garanția că familia va trece sezonul rece fără lipsuri. 

Din acest motiv, sacrificarea lui în apropierea solstițiului avea o 

valoare socială enormă: nu era doar un act de hrană, ci unul de asigurare 

a viitorului. 

Porcul hrănea, încălzea (prin untură și grăsime), întărea (prin 

proteine) și dădea comunității sentimentul stabilității. De aceea, în 

multe sate, când se spunea „s-a tăiat porcul”, expresia însemna implicit: 

„suntem pregătiți pentru iarnă”. 

Această funcție economică conferă porcului o componentă 

luminoasă, pozitivă: el este animalul abundenței, cel fără de care 

sărbătoarea Crăciunului nu avea consistență alimentară. 
 

Porcul în mitologia europeană – animal al fertilității 

În mitologia greacă, porcul era asociat cu zeița Demeter, 

protectoarea agriculturii. În Roma antică, porcul apare în sacrificiile 

agricole, mai ales în riturile destinate fertilității pământului. 

Săpături arheologice din spațiul germanic și celtic arată folosirea 

porcului în ritualuri funerare și comemorative, indicând o legătură 

profundă între animal și lumea de dincolo. 

Toate aceste aspecte, documentate academic, arată că porcul a fost 

întotdeauna tratat ca un animal cu funcție simbolică multiplă: 

- hrănea, 

- fertiliza, 

- era sacrificat la momente de tensiune a timpului, 

- însoțea oamenii în ritualuri de trecere. 

România, ca parte a Europei, preia natural aceste valențe, fără a 

copia conștient culturi străine. Ele persistă ca urme arhetipale. 
 

Porcul în folclorul românesc: un amestec de comic și frică 

În basme, snoave și povestiri populare, porcul apare adesea în rol 

comic: animal greoi, lacom, zgomotos. Această imagine ușor 

ridiculizată are o funcție clară: aduce animalul greu în lumea umană 

prin glumă, pentru a-i reduce potențialul amenințător. 

În același timp, există superstiții care îl leagă de: 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

60 

 

- impurețe, 

- vise grele, 

- semne ale sărăciei, 

- nenoroc, dacă apare în anumite situații. 

De exemplu: 

- A visa porc murdar se interpreta uneori ca semn de boală. 

- A vedea un porc fugind era semn de pierdere. 

Aceste interpretări nu sunt uniforme, dar sunt atestate în multe zone 

ale României. Ele arată partea „demonizată” a porcului: animal excesiv, 

greu, prea legat de pământ. 

Porcul reprezintă excesul: mănâncă mult, crește repede, 

acumulează grăsime. În mentalitatea arhaică, excesul este ambivalent: 

poate fi binecuvântare (belșug), dar și pericol (întrecerea măsurii). 

 

Porcul ca animal chtonian 

În antropologia comparată, porcul este încadrat în categoria 

animalelor „chtoneene”, adică legate de: 

- pământ, 

- subteran, 

- cicluri agricole, 

- sacrificii de iarnă, 

- rituri de moarte și renaștere. 

Chthon, în greacă, înseamnă „pământul de dedesubt”, lumea 

umbrelor. 

Porcul are simbolism chtonian deoarece: 

1.trăiește aproape de sol, 

2.scurmă în pământ, 

3.este asociat cu anotimpul rece, 

4.este sacrificat într-un moment de întuneric calendaristic. 

În această logică, porcul devine animalul „umbră-lumină”: animal 

care trăiește în joasă materie, dar care susține lumina prin hrană și prin 

ritual. 

 

 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

61 

 

 

Porcul ca animal sacrificial 

Porcul este, în Europa, unul dintre cele mai vechi animale 

sacrificate. În Roma antică, era sacrificat în riturile suovetaurilia, 

alături de oaie și taur, pentru purificarea comunităților. În Grecia, 

sacrificiul de porc era prezent în Misterele Eleusine, legate de moarte și 

renaștere. 

Această vechime sacrificială explică de ce, în mentalitatea 

românească, porcul păstrează un fel de dublă vibrație: este în același 

timp animal domestic și animal ritualic. 

Deși creștinismul nu îi atribuie vreo valoare sacră, tradițiile rurale, 

mult mai vechi decât religia instituțională în forma ei modernă, 

păstrează reflexul vechilor semnificații. 

Porcul este astfel: 

- sacrificiu de trecere, 
- sacrificiu de început, 
- sacrificiu de curățare a timpului. 
Ignatul condensează aceste straturi. 
 

Porcul – animalul „vinovat fără vină” 

În multe familii rurale, tăierea porcului era însoțită de un amestec 

de compasiune și necesitate. Oamenii spuneau: 

-„El nu știe de ce îl tăiem”. 

-„Dumnezeu ne-a dat porcul pentru iarnă”. 

-„Să fie cu iertare”. 

Astfel de formule arată conștiința unei tensiuni morale. 

În mod paradoxal, porcul este singurul animal din gospodărie 

pentru care oamenii simt vină ritualică. Nu pentru găini, nu pentru oi, 

nu pentru vacă – ci pentru porc. 

De ce? 

Pentru că porcul este: 

- crescut în proximitate afectivă, 

- sacrificat personal de gospodari, 

- consumat în mod festiv, 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

62 

 

- în centrul sărbătorii de Crăciun. 

Această apropiere între om și animal creează un spațiu moral unic. 

 

Porcul și umbra lui: demonizarea prin exces 

Există o dimensiune culturală importantă: porcul este asociat 

simbolic cu: 

- lăcomie, 

- necurăție, 

- materialitate excesivă. 

Acest lucru apare în proverbe: 

-„Se îngrașă ca porcul”, 

-„Trăiește ca porcul”, 

-„E murdar ca porcul”. 

Proverbele nu reflectă animalul real, ci ideile proiectate asupra lui. 

În mentalitatea tradițională, orice exces trebuie sancționat 

simbolic, iar porcul devine vehicul pentru această sancțiune. 

Nu este demonizat pentru ce este, ci pentru ce reprezintă: materia 

grea, materialitatea pură, lipsa de spirit. În această privință, porcul 

devine un dublu cultural al omului: este ceea ce omul nu trebuie să 

devină. 
 

Porcul ca axis al Ignatului – animal al trecerii 

În Ignat, porcul întruchipează tensiunea dintre: 

- viață și moarte, 

- întuneric și lumină, 

- materie și spirit. 

El devine un axis – un centru – al ritualului, pentru că moartea lui 

deschide drumul spre sărbătoare. 

Porcul moare înainte ca lumea să se „renască” prin Crăciun. 

Acest tipar există în numeroase culturi agricole: un animal moare 

pentru ca ordinea să fie reînnoită. 
 

Concluzie: un animal al paradoxului 

Porcul este simultan: 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

63 

 

- sacru – prin rolul său în rituri de trecere, abundență și 

continuitate; 

- demonizat – prin asocierea cu impuritatea, excesul și 

materialitatea; 

- domestic – prin proximitatea față de familie; 

- ritualic – prin rolul său în Ignat. 

Această dualitate îl face unul dintre cele mai complexe animale ale 

culturii românești. 

Ignatul nu este doar o practică economică sau alimentară. Este 

un ritual al paradoxului, iar porcul este purtătorul acestui paradox: 

animalul care ne hrănește și, totodată, ne amintește de limitele existenței 

corporale. 
 

2.Noaptea Ignatului – vise, semne, prevestiri 

În mentalitatea tradițională românească, noaptea de Ignat este una 

dintre cele mai încărcate simbolic nopți ale iernii. Deși nu are aura 

mistică a nopții Sfântului Andrei și nici deschiderea cosmică a nopții de 

Crăciun, Ignatul se situează într-o zonă liminală, de prag între 

întunericul profund al anului agrar și apropierea luminii nașterii. În 

această noapte, oamenii așteaptă semne, vise și prevestiri. Nu avem de-

a face cu magie „activă”, ca la Sfântul Andrei, ci cu magie observată: 

lumea nu este manipulată, ci citită. 

Porcul, animalul care urmează să fie sacrificat, devine centru 

simbolic al serii. El are propria lui încărcătură onirică și premonitorie, 

iar gospodarii se uită la el, la comportamentul lui, la liniștea sau 

neliniștea lui înainte de sacrificiu. Se crede că porcul „știe” sau 

„simte”, iar semnele lui sunt interpretate ca mesaje. 

Noaptea Ignatului este, în sine, o mică „noapte a oracolului”. Totul 

are sens: visele omului, visele porcului, zgomotele casei, cum doarme 

copilul, cum se aud câinii, dacă scârțâie poarta, dacă e liniște sau dacă 

e vânt. Tradiția nu spune că se întâmplă fenomene supranaturale, ci că 

oamenii sunt, în această noapte, mai receptivi la ceea ce altfel nu 

observă. 
 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

64 

 

 

Visele omului în noaptea de Ignat 

Visele din noaptea de 19 spre 20 decembrie sunt considerate, în 

multe regiuni, mesaje cu valoare de orientare pentru anul ce urmează. 

Nu se spune că visele sunt „magice”, ci că vremea anului, apropierea 

solstițiului și tensiunea sacrificiului conferă omului o stare specială. 

Temele frecvente în vise: 

1. Vise cu apă limpede sau curgătoare 
Se interpretează ca semn bun, asociat cu spălarea relelor și cu 

începutul curat al noului an. Apa limpede semnifică sănătate și 

rezolvări. 

2. Vise cu zăpadă curată 

Semn de spor și belșug. În multe sate se credea că, dacă în vis ninge 

liniștit, anul ce vine va aduce roade. 

3. Vise cu foc 
Ambivalente. 

– Focul controlat: noroc, încălzirea sufletului, protecție. 

– Focul care scapă de sub control: ceartă, pierderi. 

4. Vise cu animale 
Porcul este cel mai important. 

Dacă omul visează porcul liniștit → sacrificiul va merge bine. 

Dacă visează porc fugind → sunt tensiuni în casă sau posibile 

probleme materiale. 

Dacă visează porc agresiv → e semn de neliniște interioară, nu 

prevestire externă. 

5.Vise cu drumuri 
Drum drept: an bun. 

Drum înfundat: obstacole. 

Drum în pantă: muncă multă, dar rezultate. 

Nimic din aceste interpretări nu e „magie”, ci lectură simbolică a 

subconștientului colectiv, transmisă din generație în generație. 
 

 

 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

65 

 

 

Visele porcului – un oracol al animalului sacrificial 

O particularitate unică a tradiției românești este credința că porcul, 

în noaptea de Ignat, visează. Nu orice vis, ci un vis simbolic: se spune 

că porcul „visează cuțitul”. 

Această credință apare în numeroase culegeri etnografice, fără 

variații majore în fondul ei. Nu este o credință despre magie, ci 

despre legătura dintre om și animal în pragul sacrificiului. 

Interpretarea tradițională este următoarea: 

- Dacă porcul este agitat în această noapte → „a visat rău”, adică a 

„simțit” ce urmează. 

- Dacă porcul doarme liniștit → sacrificiul va fi ușor, iar carnea va 

fi „bună”. 

Etnografii subliniază că aceste interpretări nu sunt supranaturale, ci 

provin din observația atentă a comportamentului animalelor. Porcul 

este agitat când: 

- simte frigul, 

-este flămând, 

- a mișcat ceva în coteț, 

-a fost deranjat de zgomote. 

Țăranii dau sens acestor detalii în limbaj simbolic. Visele porcului 

sunt, de fapt, o modalitate prin care oamenii transformă realitatea 

biologică în realitate ritualică. 
 

Semnele casei: zgomote, scârțâituri, tăceri 

În noaptea Ignatului, gospodarii erau atenți la „semne”. Nu magie, 

nu oracole, ci indice ale ordinii. 

1. Dacă în noaptea de Ignat se aud câinii mai mult decât de obicei 
În unele sate se credea că este semn de vreme aspră. 

2. Dacă poarta scârțâie fără motiv 

Se interpreta ca semn de schimbare: fie o veste, fie o plecare, fie o 

întoarcere. 

3.Dacă focul din sobă „rage” 

Semn de vânt sau vreme schimbătoare. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

66 

 

Aceste semne nu erau privite ca „mesaje magice”, ci ca indicii ale 

naturii citite cu ochi ritualici. În fond, oamenii trăiau într-o lume unde 

natura era principalul „jurnal al cosmosului”. 

 

Prevestiri legate de sacrificiu 

În mai multe zone, modul în care se comportă porcul în dimineața 

Ignatului este considerat semn. Toate aceste interpretări au rădăcini 

pragmatice. 

1.Dacă porcul nu mănâncă în dimineața Ignatului 

Se interpreta ca semn rău. 

Etnografic, acest comportament apare când animalul este: 

- bolnav, 

- stresat, 

- agitat. 

2.Dacă porcul stă liniștit când e scos din coteț 

Se spunea că „își dă seama și se supune”. 

Antropologic, e doar reacție la frig sau la manipulare. 

3. Dacă porcul scapă de gospodari 

Semn prost. În realitate, e doar o problemă de control al animalului, 

dar folclorul transformă dificultățile practice în semne simbolice. 
 

Visele fetelor: cine își vede ursitul 

În unele regiuni, deși Ignatul nu este noaptea iubirilor, fetele aveau 

credința că, dacă adorm cu o bucată de pâine sub pernă, pot visa pe cel 

sortit. Această practică, relatată sporadic, nu este la fel de răspândită ca 

ritualurile Sfântului Andrei, dar apare în descrieri etnografice din 

Moldova și Ardeal. 

Se spunea că: 

- dacă o fată visează un bărbat care îi întinde mână → va avea 

noroc; 

- dacă visează un bărbat care întoarce spatele → va mai aștepta. 

Interpretările sunt simple, nu au caracter mistic profund. Sunt 

proiecții ale dorințelor personale pe fondul unui moment de tensiune a 

calendarului. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

67 

 

 

Noaptea Ignatului în cosmologia populară 

În modul de gândire al satului tradițional, timpul nu este linear. Este 

ciclic, pulsant, încărcat de rupturi, praguri și refaceri. Noaptea Ignatului 

este unul dintre aceste praguri. 

Ea precede solstițiul. Este o noapte-limită, în care: 

- întunericul este aproape complet, 

- lumea pare oprită, 

- animalele dorm neliniștit, 

- oamenii sunt mai tăcuți, 

- focul este mai atent vegheat. 

În cosmologia populară: 

- ziua de Ignat este ziua morții animalului, 

- noaptea este umbra care premerge moartea, 

- Crăciunul este renașterea. 

Ignatul devine astfel „poarta întunericului maxim”. De aceea visele 

sunt considerate importante: nu pentru că ar avea origine supranaturală, 

ci pentru că mintea, în astfel de nopți, se deschide mai larg. 
 

Interpretarea etnografică a acestor credințe 

Etnografii nu tratează visele și semnele din Ignat ca forme de 

magie, ci ca mecanisme de: 

- gestionare a anxietății, 

- organizare simbolică a realității, 

- întărire a coeziunii comunitare, 

- structurare a sacrului prin cotidian. 

Înainte de sacrificiu, gospodarul trebuie să-și justifice gestul, să-l 

încadreze într-o ordine a lumii. Visele și semnele îi oferă exact acest 

cadru. 

Visele porcului sunt o reflectare antropologică a nevoii omului de 

a găsi sens în moartea unui animal domestic. 

Semnele casei sunt o reflectare a atenției exagerate din ajunul unui 

eveniment important. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

68 

 

Visele omului sunt o reflectare a tensiunii psihologice dintre 

sfârșitul anului și sacrificiu. 

 

Concluzie 

Noaptea Ignatului nu este o noapte magică în sens strict, ci o 

noapte oraculară, în care oamenii se află într-o stare de percepție 

intensificată. Este o noapte a observației, nu a vrăjii. 

Oamenii interpretează: 

- visele, 

- animalele, 

- sunetele casei, 

- liniștea, 

- agitația, 

- vântul, 

- focul, 

- comportamentul porcului. 

Totul capătă semnificație, pentru că în dimineața următoare are 

loc sacrificiul, un act cu puternică valoare simbolică. 

Noaptea Ignatului este, cultural vorbind, noaptea în care lumea 

așteaptă verdictul timpului. 
 

3.Interdicțiile zilei: ce nu se face și de ce 

Ziua de Ignat, 20 decembrie, este una dintre cele mai clare zile 

de oprire a muncii din calendarul tradițional românesc. Deși nu este zi 

„de poruncă” bisericească, satul românesc a tratat-o ca pe o sărbătoare 

mare, apărată de o serie de interdicții stricte. 

Interdicțiile Ignatului au două „rădăcini”: 

1.rădăcina solstițială-păgână, legată de sacrificiu și de ritmurile 

cosmice; 

2.rădăcina creștină, care marchează pomenirea Sfântului Ignatie 

Teoforul. 

În folclor, însă, dominante sunt interdicțiile arhaice, precreștine, 

prin care comunitatea protejează sacralitatea actului central al 

zilei: sacrificiul porcului. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

69 

 

Aceste interdicții nu sunt arbitrare. Ele formează un sistem coerent 

de reglementare a comportamentelor, menit să „nu tulbure ordinea 

ritualică” într-o zi de moarte sacrificială. 

 

a.De ce există interdicții în ziua de Ignat? 

În spațiul tradițional, fiecare zi care implică un act sacru (sacrificiu, 

ritual agrar, vindecare, trecere de prag cosmic) este înconjurată de 

reguli stricte. Munca, mai ales munca feminină, este considerată 

„posibil deranjatoare” pentru ordinea invizibilă a lumii. 

Motivele sunt trei: 

1.Motiv magic – nu se tulbură sacrul 
Actul sacrificiului este perceput ca moment de tensiune între văzut 

și nevăzut. 

Orice gest nepotrivit, orice activitate improprie ar „strica” ritualul. 

2. Motiv social – ziua este destinată comunității, nu muncii 
Ignatul unește oamenii în jurul unei activități comune. Munca 

individuală este suspendată, pentru ca întreaga comunitate să 

funcționeze sincron. 

3. Motiv practic – sacrificiul porcului consumă întreaga zi 
Tăiere, pârlire, spălare, tranșare, preparare, pomana porcului. 

Nimeni nu ar putea face toate acestea și, în plus, să spele rufe sau să 

toarcă. 

Interdicțiile sunt astfel o combinație între simbol, tradiție și 

utilitate. 
 

b. Ce NU se face de Ignat – lista tradițională completă 

Cele mai răspândite interdicții sunt consemnate în toate zonele 

României. Vom explica fiecare interdicție separat, cu motivația ei 

tradițională și antropologică. 

1.NU se spală rufe, nu se lucrează la apă 
Una dintre cele mai ferme interdicții. 

Spălatul rufelor în râu sau la cișmea era considerat o insultă adusă 

sângelui sacrificiului. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

70 

 

Sângele este văzut ca element de purificare și hrană, nu ca ceva de 

„clătit”. 
Motivația tradițională: 
– apa „fură norocul” cărnii; 

– apa „spală binecuvântarea casei”; 

– apa „deranjează spiritele iernii”. 

Motivația antropologică: 
Apa este asociată cu viața, iar ziua sacrificiului este zi a morții 

rituale. 

Apele trebuie să rămână nemișcate pentru a păstra echilibrul. 
 

c. NU se toarce, nu se țese, nu se lucrează cu lână 

Toarcerea are un puternic simbolism feminin și domestic: 

împletirea destinelor. 

A toarce într-o zi a morții este considerat un gest periculos: 

„răsucești firul vieții într-o zi în care firul se rupe”. 

Tradiție: 
Femeile nu torceau în zilele de sânge: Ignat, Sfântul Andrei, Joia 

Mare. 

Antropologie: 
Toarcerea reprezintă controlul asupra timpului. 

Ignatul are propriul timp ritual – nu trebuie „amestecat” cu timpul 

muncii. 
 

d.NU se dă nimic din casă 

O regulă strictă: nu se împrumută sare, făină, lemne sau alte bunuri. 

Motivul tradițional: 

– „Furăm norocul porcului”. 

În multe sate se spunea: „Dacă dai ceva din casă, dai grăsimea 

porcului”. 

Motiv antropologic: 

Este o modalitate de a proteja gospodăria în ziua celei mai mari 

cheltuieli energetice din an. 

Sacrificiul reprezintă acumulare, nu pierdere. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

71 

 

 

e.NU se mătură casa 

Măturatul era considerat un gest care „aruncă norocul afară”. 

Sângele sacrificiului simbolizează protecție. 

Măturatul ar „șterge” această protecție. 

Observație: 
Nu există în tradiție ideea că ar fi „necurat” să mături, ci doar 

nepotrivit energetic. 

 

f.NU se lucrează pământul, lemnul sau fierul 

Nu se sapă, nu se taie lemne (decât strict pentru focul ritual), nu se 

repară unelte, nu se ciocănește nimic metalic. 

Motivația: 

– Munca cu metale sau lemn poate perturba momentul sacrificiului. 

– Zgomotul era considerat nepotrivit într-o zi sacrală. 

Antropologic: 

În zilele-limită, lumea tradițională reduce activitățile „de 

construcție” și crește activitățile „de transformare” (sacrificiu, gătit, 

pregătiri de iarnă). 

 

g.NU se coase și nu se taie textile 

Orice activitate cu acul sau cuțitul în casă era considerată 

nepotrivită. 

În unele zone, femeilor li se spunea: 

„Nu înfigești acul în ziua de sânge”. 

Motivație tradițională: 

Un ac înfipt greșit ar putea „chema răul” asupra porcului sau asupra 

casei. 

Motivație antropologică: 

Se evită simbolic gesturile care amintesc de rănire în contextul în 

care animalul este rănit în mod ritualic. 
 

h.NU se înhamă animalele, nu se pune plugul, nu se 

pornesc lucrări grele 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

72 

 

Ignatul este o zi în care oamenii nu „cer” muncă animalelor. 

Motivație tradițională: 

Porcul moare, celelalte animale trebuie protejate. 

Motivație socială: 

Se face un singur tip de muncă: ritualică, nu agricolă. 

 

Interdicții feminine specifice 

Există, în mod tradițional, două categorii de interdicții feminine în 

această zi. 

1.Femeile nu își spală părul și nu se scaldă 

Motivație folclorică: 

– „Rămâi despuiată de noroc”. 

– „Apa ia ce e bun din tine”. 

Motivația antropologică: 

Spălatul este un act de purificare. 

Ignatul este o zi de impuritate controlată (sânge, moarte rituală). 

Purificarea se va face simbolic în Ajunul Crăciunului, nu la Ignat. 

2.Femeile nu cos, nu croșetează și nu descâlcesc fire 

Firul destinului este simbolic feminin. 

Ignatul este zi de ruptură, nu de construcție simbolică. 

De aceea firul nu se atinge. 
 

Interdicții masculine specifice 

Menționate în culegerile din Ardeal și Banat: 
1.Bărbații nu beau înainte de sacrificiu 
Se spunea că porcul „simte” dacă omul este beat și se va zbate mai 

tare. 
Antropologic: Evident pragmatic. 

Manipularea animalului este dificilă și periculoasă. 
2.Bărbații nu au voie să scape cuțitul pe jos 

Semn rău: fie animalul va fi greu de sacrificat, fie anul va fi cu 

necazuri. 
Interpretare realistă:Căderea cuțitului poate răni sau strica ordinea 

lucrului. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

73 

 

 

Interdicții legate de sânge și foc 

Sângele și focul sunt centrele simbolice ale Ignatului. 
1. NU se stinge focul până nu se termină pârlirea 
Se consideră semn prost. 

Focul trebuie să ardă continuu, pentru că reprezintă „purificarea”. 
2. NU se calcă peste sânge 
Nici oamenii, nici animalele nu trebuie să treacă peste el. 
Antropologic:Sângele este mediator între moarte și hrană. 

Trecerea peste el ar rupe simbolic legătura dintre casă și animal. 
 

Ce se întâmplă dacă se încalcă interdicțiile? 

Folclorul este plin de avertismente: 
-„Ți se strică carnea”. 

-„Porcul nu va fi gras anul viitor”. 

-„Vei avea ceartă în casă”. 

-„Vei pierde norocul”. 

Aceste sancțiuni nu sunt religioase, ci regulatorii. 

Ele funcționează ca mecanisme de control social, pentru a se 

asigura că: 
-întreaga comunitate respectă ritmul ritual; 

-oamenii sunt implicați în sacrificiu; 

-nu există dezordine în ziua centrală a ciclului alimentar al iernii. 
 

Antropologia modernă a interdicțiilor 

Interdicțiile Ignatului au două funcții fundamentale: 
1.Funcție de protecție psihologică 
Moartea animalului este un moment tensionat. 

Interdicțiile oferă un cadru de siguranță: reguli clare, ordine, 

previzibilitate. 
2. Funcție de reglare economică 
Sacrificiul porcului este cea mai mare investiție alimentară a 

anului. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

74 

 

Interdicțiile „concentrează” energia comunității în jurul actului 

central. 
3.Funcție simbolică 
Ziua nu are voie să fie „contaminată” cu alte munci. 

Sacrificiul trebuie să domine întreaga existență a zilei. 
 

Concluzie 

Ignatul nu este doar ziua tăierii porcului; este o zi ne-lucrătoare în 

sens profund, o zi în care ordinea lumii trebuie păstrată strict. 

Interdicțiile nu sunt superstiții, ci: 
-mecanisme ale unei cosmologii vechi, 

-reguli de siguranță socială, 

-forme ale unui ritual complex de transformare, 

-expresia legăturii dintre om, animal și timp. 

În satul tradițional, Ignatul nu se „lucrează”, pentru că toată energia 

zilei este dedicată morții rituale care deschide drumul spre renașterea 

Crăciunului. 
 

4.Darurile pentru „Sfântul Ignat” – reminiscențe de 

sacrificiu votiv 

În structura Ignatului românesc, după sacrificiu, după pârlire și 

tranșare, după ordinea muncilor și după Pomana porcului, urmează un 

moment discret, uneori abia vizibil, dar de importanță simbolică 

majoră: darurile pentru Sfântul Ignat. 
Acest gest este interpretat atât în cheie creștină (mulțumire adusă 

sfântului al cărui nume îl poartă ziua), cât și în cheie precreștină 

(oferirea unei părți din sacrificiu către forțele protectoare ale casei). 
În realitate, cele două registre se suprapun armonios: tradiția 

creștină a îmbrăcat o practică arhaică, iar oamenii din sat au perpetuat 

gestul ca pe o formă de echilibru între moartea rituală, hrană și protecția 

sacrului. 
 

 

 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

75 

 

Ce sunt darurile în ziua de Ignat? 

În toate regiunile țării există mărturii că o parte a porcului, chiar 

dacă foarte mică, se oferă: 
- la icoană, 

- la colțul casei, 

- la marginea curții, 

- unui vecin sărac, 

- unei familii în doliu, 

- unei case fără bărbat. 

Aceste gesturi au aceeași funcție: oferirea părții sacre. 
Darurile sunt, de regulă: 
- o bucățică de carne proaspătă, 

- un colț de slănină, 

- o bucată de ficat, 

- o parte din inimă, 

- o mică turtiță făcută din făină albă sau grișată. 

Aceste daruri nu sunt întâmplătoare: ele reiau logica sacrificiului 

antic – o parte a animalului este dăruită divinității, strămoșilor sau 

protectorilor nevăzuți, pentru ca restul să poată fi folosit de familie. 
 

Sacrificiul votiv: o tradiție mai veche decât creștinismul 

Cercetările etnografice arată clar că oferirea unei părți din animal 

este un gest cu rădăcini arhaice, precreștine, legat de: 
- cultul protector al casei, 

- cultul strămoșilor, 

- cultul pământului sau al focului, 

- cultul animalului sacrificat. 

În culturile europene precreștine, sacrificiul se încheia printr-o 

redistribuire rituală: 
1.o parte era arsă sau oferită divinității; 

2.o parte era împărțită comunității; 

3.o parte era consumată imediat (echivalentul Pomanei). 
Românii păstrează acest model într-o formă domestică, fără să-l 

mai numească „jertfă”, dar gestul este recognoscibil: 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

76 

 

- bucățica la icoană este „jertfa în casă”, 

- bucățica dată săracilor este „împărțirea sacrului”, 

- Pomana porcului este „masa comunitară”. 

Tradiția creștină nu a anulat aceste gesturi, ci le-a reinterpretat. 
 

Darurile aduse la icoană – mulțumire și protecție 

În multe gospodării, imediat după tranșarea porcului, femeia casei 

ia: 
- o bucățică de carne, 

- puțină sare, 

- uneori o firimitură de pâine 

și le așază lângă icoana principală. 
Acest gest nu este descris în vreo prescripție bisericească și nu este 

legat de vreo slujbă. Este un gest popular, cu dublă funcție: 
1.Funcție de mulțumire 

Se spune: „Slavă ție, Doamne, și Sfântului Ignat, că ne-ai ajutat 

să-l tăiem cu bine”. 
2.Funcție de protecție 

Oferirea simbolică a cărnii „plătește” protecția casei, mai ales 

protecția copiilor și a animalelor rămase în gospodărie. 
Antropologic, acest gest este „restaurarea ordinii” după moartea 

rituală a porcului. 
Sacrificiul creează dezechilibru. 

Darul restabilește echilibrul. 
 

Darurile către săraci – forma creștină a jertfei vechi 

Se spune, în multe zone, că dacă nu dai carne unui sărac de Ignat, 

porcul nu ți-a fost primit. 

Acesta este un principiu fundamental al zilei: sacrificiul nu este 

complet până când nu este împărtășit. 

Exemple tradiționale: 

- în Bucovina: o bucată de șorici sau ficat pentru „cel mai necăjit 

din sat”; 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

77 

 

- în Moldova: o porție de carne crudă dată „unei case fără parte 

bărbătească”; 

- în Ardeal: o bucată de carne dată unei familii în doliu, pentru 

„îndulcirea morților”; 

- în Oltenia: slănină oferită unui copil sărac „pentru a crește bine 

și drept”. 

Motivul nu este sentimental, ci ritualic. 

Sacrificiul produce belșug numai dacă este împărtășit. 

Aceasta este logica „darului sacru”: ce nu dăruiești se întoarce 

împotriva ta. 
 

Darurile către gospodărie – colțul casei, pragul, pomul din 

curte 

În tradiția arhaică, casa este o ființă, nu o construcție. Are nevoie 

de protecție. De aceea, oamenii duceau o bucățică din carne: 

- la colțul casei, 

- sub streașină, 

- pe un butuc de lemn, 

- la marginea grădinii, 

- lângă poartă. 

Acest gest are două funcții: 

1.Funcție de „hrănire a casei” 
Casa „mănâncă” simbolic din sacrificiu și devine puternică. 

2.Funcție de protecție apotropaică 
Carnea (energia vitală a animalului) apără gospodăria de rău. 

La nivel etnografic, acesta este echivalentul ofrandelor agricole din 

culturile europene. 

 

Torta ritualică (turtuca, turtița de Ignat) 

În unele regiuni – Muntenia, Oltenia, sudul Moldovei – se făcea o 

mică turtă specială în ziua Ignatului. Denumirile ei variază: 

-„turta porcului”, 

-„turta de sânge”, 

-„turtuca de Ignat”. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

78 

 

Nu are sânge în compoziție. 

Numele este simbolic: turtuca „închide” ritul sângelui printr-un act 

de panificație. 

Această turtiță: 

-este rotundă, 

-se coace repede, 

-se rupe în patru, 

-o parte se mănâncă, 

-o parte se dă animalelor, 

-o parte se dă săracilor, 

-o parte se pune în tindă sau în pod. 

Antropologic, turtuca este „pâinea sacrificială”, o mini-euharistie 

domestică, fără conținut religios dogmatic, ci cu funcție de sigilare a 

ciclului sacrificiu → hrană → binecuvântare. 
 

Carnea dăruită spiritelor casei – un arhetip european 

Etnografii au observat că darurile de Ignat seamănă cu numeroase 

practici europene: 

- ofrande la solstițiu (Germania, Scandinavia), 

- „porc zeciuială” în tradițiile slave, 

- bucățile date „spiridușilor casei” în tradițiile baltice, 

- darurile din sacrificiile celtice de iarnă. 

În toate aceste culturi apare ideea de: 

„Nu toată carnea este a noastră. O parte trebuie dată lumii 

nevăzute”. 

Ignatul românesc păstrează acest arhetip prin gesturi mici, 

neostentative, dar încă vii. 
 

Ofranda ca act de reconciliere 

Ignatul, fiind zi a morții rituale, creează automat tensiune. 

Ofranda este mijlocul prin care: 

- se „îmblânzește” moartea, 

- se împacă forțele naturii, 

- se liniștește conștiința omului, 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

79 

 

- se restaurează ordinea lăuntrică a casei. 

Din punct de vedere antropologic, ofranda nu este un act religios, 

ci un act psihologic și social: 

1.Omul își justifică gestul sacrificiului 

„Am luat viața, dar am dat ceva înapoi”. 

2.Ofranda echilibrează schimbul 

Sacrificiul nu e unilateral. 

3.Ofranda creează continuitate 

Se menține legătura între lumea animală, umană și cosmică. 

 

Evoluția modernă a darurilor de Ignat 

În prezent, oamenii nu mai duc carne la colțul casei. 

Dar două forme ale darului supraviețuiesc puternic: 

1.Darurile către săraci și către vecini 
– fir de cârnați, 

– bucată de șorici, 

– carne crudă pentru gătit. 

Acest gest rămâne esența ritualului. 

2. Bucățica pusă la icoană 
Chiar dacă oamenii nu o mai pun efectiv, ideea rămâne: 

„Mulțumim lui Dumnezeu că am ajuns cu bine și anul acesta”. 

Tradiția nu dispare, se transformă. 
 

Concluzie 

Darurile pentru Sfântul Ignat nu sunt doar resturi sau generozitate 

spontană. Ele sunt: 

- urma vie a sacrificiilor votive din Europa veche, 

- forma creștină a mulțumirii pentru hrană, 

- gestul psihologic prin care omul își împacă relația cu moartea 

animalului, 

- gestul social prin care comunitatea se solidarizează, 

- gestul simbolic prin care anul se închide și se pregătește 

renașterea Crăciunului. 

Ignatul nu este o simplă tăiere a porcului. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

80 

 

Este un dialog între om și lume. 

Iar darurile sunt cuvintele acestui dialog. 

 

5.Ignatul ca prag între moarte și renaștere în mitologia 

românească 

În calendarul românesc tradițional, Ignatul nu este perceput doar ca 

o zi gospodărească, ci ca o răscruce cosmică, un prag liminal între 

moartea anului vechi și nașterea luminii solstițiale. Dincolo de 

sacrificiul porcului, Ignatul este un punct de trecere între două stări ale 

lumii: întunericul adânc al iernii și direcția ascendentă a luminii ce 

începe odată cu apropierea Crăciunului. 

Mitologia românească nu exprimă direct idei cosmologice 

abstracte, dar creează forme simbolice prin care acestea se manifestă. 

Sacrificiul porcului, darurile, pomana, interdicțiile și tensiunea nopții 

de Ignat alcătuiesc un rit ritualic complet, în care comunitatea spune, 

prin gesturi, ceea ce nu formulează în cuvinte: că lumea trebuie 

reînnoită în mod simbolic. 

Ignatul este astfel o microdramă anuală a morții și renașterii. 

 

De ce Ignatul este o sărbătoare a morții rituale 

Porcul este animalul „cel mai aproape de oameni” în imaginarul 

tradițional: este crescut în gospodărie, hrănit, îngrijit și adesea numit. 

De aceea, sacrificiul lui nu este întâmplător și nici pur utilitar. El 

funcționează ca o moarte necesară, o moarte „acceptată” pentru a 

deschide calea luminii. 

Semnificațiile morții rituale din Ignat sunt: 

1.Moartea anului vechi 

Ignatul se află în proximitatea solstițiului – punctul astronomic în 

care lumina este la minim. Românii asociază această perioadă cu 

„înghețarea lumii”. Porcul moare în ziua în care „moare și soarele”. 

2.Moartea animalului ca substitut mitologic 
Animalul este simbolic „în locul omului”. Această interpretare 

apare în numeroase culturi indo-europene. Animalul moare pentru a 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

81 

 

reface echilibrul cosmic, pentru a hrăni comunitatea și pentru a deschide 

drumul vieții. 

3.Moartea ca act purificator 
În tradiția populară, sângele curat este un element de purificare. Nu 

întâmplător sângele porcului era folosit simbolic în tratamente empirice 

(epilepsie, anemie) sau în vraciuire (în forme atestate folcloric, nu 

religios). Moartea aduce curățenie și protecție. 

4.Moartea domesticită 

În Ignat, omul transformă o moarte necesară într-un act ordonat și 

sacralizat. Morții din familie sunt pomeniți, iar sacrificiul amintește de 

legătura dintre generații. 
 

De ce Ignatul este și o sărbătoare a renașterii 

Deși ziua este a morții, sensul ritualului nu este tragic. Dimpotrivă: 

sacrificiul porcului este perceput ca început al renașterii. 

Renașterea se exprimă în mai multe registre: 

1. Renașterea fizică a luminii 
Deși solstițiul astronomic nu cade întotdeauna exact pe 20 

decembrie, cultura populară îl plasează în apropiere. Oamenii percep, 

intuitiv, schimbarea ritmului luminii. Crăciunul aduce „ziua care crește 

un pas de miel”. 

Ignatul este pragul acestei transformări. 

2. Renașterea comunitară 
Pomana porcului readuce oamenii împreună. Masa comună este o 

formă de „înviere socială”. După tensiunea sacrificiului, comunitatea 

se reașază. 

3. Renașterea gospodăriei 

Sacrificiul porcului umple cămările. În tradiția românească, iarna 

nu este asociată cu lipsa, ci cu abundența. O familie fără porc era 

considerată „neîntregită”. 

4. Renașterea rituală înainte de colinde 

Colindătorii intră în sat numai după Ignat. Porcul este moartea 

necesară pentru a putea primi lumina colindelor – mesajele cosmice ale 

Crăciunului. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

82 

 

 

Structura inițiatică a Ignatului 

Multe sate românești păstrează, chiar fără să-și dea seama, 

o structură inițiatică în modul în care trăiesc Ignatul. 

Fazele inițiatice sunt: 

1. Separarea 
În zorii zilei de Ignat, lumea intră într-o stare specială. Oamenii se 

trezesc devreme, se pregătesc, respectă interdicții. Casa intră în „timp 

ritualic”. 

2. Moartea rituală 
Sacrificiul porcului este centrul inițierii. Este un act solemn, nu o 

simplă activitate gospodărească. Cine participă învață ceva 

fundamental despre viață și moarte. 

Pentru copii, Ignatul este adesea prima experiență inițiatică: 

momentul în care înțeleg că hrana vine cu un preț. 

3. Liminalitatea 
În timpul tranșării, pârlirii și pregătirii cărnii, lumea este într-o stare 

de „între”. Nici moarte, nici renaștere. Focul care arde, aburul cărnii, 

mulțimea gesturilor creează un timp intermediar. 

4. Reintegrarea 

Pomana porcului readuce ordinea. Masa comună, darurile, 

pachețelele date vecinilor reprezintă reintrarea comunității în echilibru. 

5. Renașterea 
După Ignat, următoarea mare sărbătoare este Crăciunul: nașterea 

luminii, înnoirea lumii. 

Ignatul este poarta. Crăciunul este lumea de dincolo de poartă. 
 

Mitologia porcului: de ce el este animalul sacrificat la 

pragul renașterii 

Porcul nu este ales întâmplător. În toate culturile indo-europene, 

porcul are dublă semnificație: 

- este animal al abundenței, 

- este animal chtonian, legat de pământ și de instincte, 

- este animal care „ține greutatea lumii gospodărești”, 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

83 

 

- este animal domestic, apropiat de oameni. 

1.Porcul întruchipează belșugul 

Grăsimea, carnea, slănina, șoriciul – toate sunt simboluri ale 

abundenței iernii. 

În mentalitatea tradițională, casa fără porc este casa fără noroc, fără 

viitor. 

2.Porcul este un animal al întunericului 
Vechile culturi îl asociază cu pământul, rădăcina, fertilitatea și 

moartea. 

Ca animal chtonian, sacrificiul lui are o funcție cosmologică: se 

hrănește întunericul pentru a naște lumina. 

3.Porcul este un substitut al sacrificiului uman 
Această idee apare în multe analize comparative ale miturilor (nu 

ca practică, ci ca model simbolic). 

Porcul moare în locul omului, pentru binele comunității. 

4. Porcul este „umbra” Crăciunului 
Crăciunul este lumină, porcul este întuneric. 

Crăciunul este naștere, porcul este moarte. 

Între ei se află Ignatul – pragul dintre polarități. 

 

Ignatul ca „tampon mitologic” între Andrei și Crăciun 

Ciclul iernii românești are trei noduri: 

1.Sfântul Andrei – noaptea magiei, a lupilor, a viselor. 

2.Ignatul – moarte rituală și pregătirea abundenței. 

3.Crăciunul – naștere, lumină, renaștere cosmică. 

Ignatul se află între magie și lumină. 

El transformă dezordinea din noaptea lupilor în ordinea sărbătorii 

nașterii. 

Este un ritual de trecere, de convertire a energiei: 

- de la întuneric la lumină, 

- de la haos la cosmos, 

- de la moarte la viață. 

 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

84 

 

De ce Ignatul este perceput ca prag și nu ca sărbătoare 

completă 

Spre deosebire de Crăciun sau de Paști, Ignatul nu este sărbătoare 

în sens plenar. 

Este un prag, un moment suspendat. 

Motivul este simplu: 

Ignatul nu celebrează nimic. 

Ignatul pregătește ceva. 

El este structura necesară pentru ca renașterea să fie posibilă. 

Dacă nu există moarte ritmică, nu poate exista renaștere ciclică. 

 

Interpretarea antropologică modernă a pragului Ignatului 

Etnologii nu privesc Ignatul ca un ritual sângeros, ci ca pe o formă 

de gestionare a unui arhetip universal: moartea necesară pentru 

continuitatea vieții. 

Ignatul este: 

1.O pedagogie a limitelor 

Comunitatea învață că nimic nu se obține fără transformare. 

2. O pedagogie a solidarității 

Sacrificiul produce abundență numai când este împărțit. 

3. O reconstrucție anuală a identității comunității 

Ignatul spune cine suntem: oameni legați de natură, de timp, de 

hrană, de ritual. 

4. O manieră de a domesticii moartea 

Moartea nu este alungată, ci integrată în ritmurile lumii. 
 

Concluzie 

Ignatul este, în profundul său, ritualul românesc al trecerii dintre 

lumi.Porcul moare pentru ca lumina să crească.Sângele se scurge pentru 

ca belșugul să vină.Timpul se oprește pentru ca timpul să poată porni 

din nou. Ignatul este pragul morții. Crăciunul este pragul renașterii. 

Între aceste două porți, românii au construit un ritual complet, în 

care se vede întreaga lor cosmologie: un echilibru între teamă și 

speranță, între întuneric și lumină, între trecut și viitor. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

85 

 

 

Capitolul IV 

 

Ignatul în modernitate - de la gospodărie  

la globalizare 
 

 

 

1.Ignatul în lumea urbană: supermarket, abator, legislație 

Ignatul, în forma lui tradițională, este un ritual domestic: 

gospodăria, curtea, focul, porcul crescut în ogradă, sacrificiul făcut de 

membrii familiei sau de un vecin priceput. În lumea urbană însă, acest 

model s-a modificat radical. Nu pentru că românii ar fi renunțat la 

tradiție, ci pentru că mediul urban are alte reguli, alte spații, alt raport 

cu animalele și cu legislația. 
Ignatul urban nu este o continuare firească a celui rural, ci 

o reconstrucție culturală. Orașul nu permite sacrificii în curte, nu 

permite creșterea porcilor, nu permite focuri deschise, iar abatoarele 

funcționează după standarde europene stricte. În acest context, românii 

au adaptat ritualul, păstrând simbolurile esențiale, dar modificând 

forma. 
Ignatul în lumea urbană este rezultatul a trei forțe majore: 
1.industrializarea alimentară, 

2.normele sanitar-veterinare moderne, 

3.nevoia culturală de continuitate. 
 

Supermarketul – înlocuitorul cotețului, dar nu al ritualului 

În oraș, porcul nu mai este crescut în gospodărie. Renunțarea la 

creșterea porcului nu este culturală, ci urbanistică și legală: în zonele 

urbane, legislația locală și națională interzice creșterea porcinelor în 

curți, blocuri sau spații rezidențiale, din motive sanitare și 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

86 

 

epidemiologice (în special după 2014–2018, odată cu apariția pestei 

porcine africane). 
Consecințele sunt clare: 
- porcul nu mai este un animal cunoscut personal, 

- nu mai există legătura afectivă tradițională, 

- sacrificiul este externalizat complet, 

- procesul devine rece, industrializat, 

- dar obiceiul mâncării rituale rămâne. 

Oamenii cumpără: 
- carne de porc, 

- șorici, 

- ficat, 

- ceafă, 

- costiță, 

- slănină, 

- părți specifice Pomenii porcului. 

Supermarketul devine „magazia ritualică” a orașului. Deși nu are 

încărcătură sacră, el permite menținerea ritmului alimentar și simbolic 

al sărbătorii. 
Sociologic, aceasta arată un lucru important: forma sacrificială 

dispare, dar funcția culturală rămâne. 
 

Abatorul – locul unde se mută moartea rituală 

În tradiția rurală, sacrificiul are trei componente: 
1.moartea animalului, 

2.focul purificator, 

3.masa comunitară. 

În oraș, prima parte se mută în abator. România, ca stat membru 

UE, aplică Regulamentul (CE) nr. 1099/2009 privind protecția 

animalelor în momentul sacrificării. Conform acestuia: 
- sacrificarea trebuie să se facă numai în unități autorizate, 

- animalul trebuie asomat înainte de sacrificiu (șoc electric sau 

pistol cu glonț captiv), 

- sacrificarea neasomată este interzisă, 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

87 

 

- manipularea trebuie să respecte norme de protecție, 

- personalul trebuie să fie instruit și certificat, 

- spațiile trebuie să respecte norme stricte. 

În mediul urban, această mutare are două consecințe majore: 
1. Ritualul devine invizibil 

Oamenii nu mai văd sacrificiul, nu mai aud animalul, nu mai 

participă la moartea lui. Dispare dimensiunea emoțională, 

responsabilitatea directă, dar se menține simbolul abundenței. 

2. Ritualul devine industrial 

Sacrificiul nu mai este individual, ci unul de masă, efectuat în serie. 

Porcul nu mai este „porcul familiei”, ci „produs alimentar”. 
Această schimbare produce o distanțare psihologică, dar nu 

anulează tradiția. 
 

Sacrificarea porcului în mediul urban – legislația română 

actuală 

După aderarea României la UE, sacrificarea porcului în gospodărie 

(unde există gospodărie) este permisă numai pentru consum propriu și 

numai sub control sanitar-veterinar minimal. 
Însă la oraș: 
- majoritatea locuințelor nu au curți, 

- regulamentele locale interzic creșterea porcilor, 

- sacrificarea în spații deschise din zone urbane este interzisă, 

- folosirea focului deschis este reglementată strict. 

Legislația aplicabilă urbanului include: 

- Legea nr. 205/2004 privind protecția animalelor, 

- Regulamentul UE 1099/2009, 

- Regulamente locale privind conviețuirea în mediul urban, 

- Normele ANSVSA privind sacrificarea porcinelor pentru consum 

propriu. 

Prin urmare, la oraș, sacrificarea tradițională este practic 

imposibilă, iar Ignatul se mută în: 
- abator (sacrificiu), 
- supermarket (achiziție carne), 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

88 

 

- bucătărie (preparare), 
- spațiul domestic (pomana simbolică). 
 

Transformarea socială: de la comunitate la familie mică 

În sat, Ignatul este un ritual comunitar: vin vecinii, rudele, copiii, 

gospodarii se ajută, munca este comună. În oraș: 
- familiile sunt mici, 

- ajutorul comunitar lipsește, 

- sacrificiul este deja făcut, 

- muncile sunt reduse la gestionarea produselor cumpărate. 

Forma se schimbă radical: Ignatul urban nu mai este colectiv, ci 

individual-familial. 

Totuși: 
- Pomana porcului se păstrează sub formă de „pomana cumpărată”, 

- Gesturile se păstrează simbolic (șorici, vin, masă caldă), 

- Interdicțiile se estompează, dar nu dispar complet, 

- O formă minimală a ritualului supraviețuiește. 

Antropologic, acesta este un exemplu clasic de ritual adaptiv. 
 

Focul – elementul imposibil de păstrat în mediul urban 

Pârlirea porcului, element esențial al ritualului rural, nu mai este 

posibilă în oraș: 

- nu se pot face focuri în aer liber, 

- nu se pot folosi paie, coceni sau arzătoare improvizate, 

- nu se poate crea „mirosul de Ignat”. 

Focul devine: 

- fie absent, 

- fie simbolic (gătirea cărnii în tigaie sau cuptor). 

Se pierde dimensiunea purificatoare a ritualului, dar se păstrează 

funcția culinară. 
 

Consumatorul urban și nostalgia ritualului 

Sociologic, apar trei tipuri de raportări ale orășenilor la Ignat: 

1. Urbanul nostalgic 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

89 

 

– cumpără carne de la țară, 

– merge în sat la rude pentru a participa la ritualul complet, 

– păstrează tradiția prin deplasare. 

2. Urbanul adaptat 
– cumpără carne din supermarket, 

– face Pomana porcului în casă, 

– păstrează masa rituală, fără sacrificiu. 

3. Urbanul rupt de tradiție 
– nu marchează deloc Ignatul, 

– consideră ritualul depășit sau crud, 

– preferă produse industriale fără simbolism. 
 

Dimensiunea alimentară – continuitate în mijlocul rupturii 

Paradoxal, deși sacrificiul dispare în oraș, mâncarea ritualică 

supraviețuiește. Rafturile supermarketurilor sunt pline de: 

- tobă, 

- caltaboși, 

- cârnați proaspeți, 

- șorici ambalat, 

- slănină crudă sau afumată, 

- carne pentru piftie, 

- carne pentru friptură. 

Industria alimentară reproduce produsele gospodărești în serie. 

Românii nu renunță la gustul tradiției; renunță doar la actul sacrificiului. 
 

Legislația și etica – tensiunile moderne 

Societatea urbană este puternic influențată de: 

- activism pentru protecția animalelor, 

- dezbateri despre cruzime, 

- standarde europene privind bunăstarea animalelor, 

- presiuni pentru sacrificări umane, rapide, asomate. 

În oraș, mulți oameni percep sacrificiul tradițional ca fiind dur, 

greu de privit, traumatic pentru copii, depășit cultural. Acest lucru 

creează o tensiune: 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

90 

 

Tradiția rurală → moarte directă 
vs. 

Etica urbană → moarte industrială, distantă 
Aici se află una dintre marile fracturi simbolice ale României 

moderne. 

 

Concluzie 

Ignatul urban nu este abolirea tradiției, ci metamorfoza ei. Orașul 

transformă: 

- moartea → în produs alimentar, 

- ritualul → în gest domestic, 

- comunitatea → în familie, 

- sacrificiul → în achiziție, 

- focul → în tehnologie de gătit. 

Dar esența rămâne: 

- Pomana porcului, 

- masa caldă, 

- apropierea Crăciunului, 

- nostalgia ritului vechi. 

Tradiția nu dispare. 

Tradiția se mută. 
 

2.Conflictul moral: tradiție vs. protecția animalelor 

Ignatul este astăzi una dintre cele mai tensionate sărbători din 

spațiul românesc, nu din cauza tradiției în sine, ci din cauza ciocnirii 

dintre două paradigme morale care coexistă, se suprapun, și uneori 

intră în coliziune frontală: 

1.paradigma tradițională, în care sacrificiul animalului este un act 

natural, firesc, integrat în ritmul vieții, un moment comunitar, încărcat 

de sensuri simbolice; 

2.paradigma modernă, influențată de activismul pentru drepturile 

animalelor, legislația europeană, urbanizarea accelerată și o nouă 

sensibilitate etică față de suferința animalelor. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

91 

 

Acest conflict nu este superficial. Este un conflict de viziune 

asupra lumii, asupra corpului, asupra vieții și asupra raportului dintre 

om și natură. Ignatul devine un studiu de caz ideal pentru a înțelege 

transformările epocei contemporane. 

 

Sensibilitatea modernă: cum s-a schimbat percepția 

asupra animalelor 

În secolul XX, animalele erau privite în primul rând ca resurse: 

hrană, forță de muncă, materie primă. În secolul XXI, în special după 

2000, asistăm la o mutație morală globală: 

- animalele sunt percepute ca ființe sensibile, 

- apare conceptul legislativ de „bunăstare animală” (animal 

welfare), 

- suferința animalelor devine un criteriu etic, 

- activismul devine global, 

- imaginile cu sacrificii tradiționale circulă viral pe internet, 

generând reacții emoționale puternice. 

În acest context, sacrificarea porcului devine problematică pentru 

un public care: 

- nu a văzut niciodată cum se sacrifică un animal, 

- nu este obișnuit cu moartea, 

- nu are contact cu gospodăria animală, 

- nu face legătura dintre carne și sacrificiu, 

- trăiește într-o cultură vizuală saturată de imagini traumatice. 

Urbanizarea a produs o distanță: oamenii mănâncă carne, dar nu 

vor să vadă cum este obținută. Aici apare conflictul moral 

central: Ignatul aduce moartea în fața ochilor, iar modernitatea urbană 

preferă moartea „outsourc-ed” către abatoare. 

 

Ce spune legislația UE: Regulamentul (CE) 1099/2009 

Acesta este documentul-cheie care reglementează sacrificarea 

animalelor în statele membre ale Uniunii Europene. Regulile principale 

sunt: 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

92 

 

- animalul trebuie asomat înainte de sacrificare (șoc electric sau 

pistol cu glonț captiv); 

- sacrificarea fără asomare este permisă doar pentru ritualuri 

religioase specifice (nu este cazul Ignatului); 

- sacrificarea trebuie să aibă loc în spații autorizate; 

- manipularea animalelor trebuie să minimizeze stresul și durerea; 

- personalul care sacrifică trebuie să fie instruit și certificat; 

- animalele trebuie protejate de suferință inutilă. 

În practică, aceasta înseamnă: 

- Ignatul tradițional, cu sacrificarea în gospodărie fără asomare, 

este tolerat numai pentru consum propriu, în spații rurale, și doar dacă 

se respectă normele sanitar-veterinare minime. 

- În mediul urban, sacrificarea este interzisă prin regulamente 

locale. 

Aceste norme creează inevitabil un contrast între: 

- tradiția românească a sacrificiului cu cuțitul, 

- normele europene ale sacrificiului asomat. 
 

Activismul pentru drepturile animalelor – o forță socială 

nouă 

În ultimii 15 ani, ONG-urile pentru protecția animalelor au devenit 

extrem de active: 

- Asociații românești precum Vier Pfoten, Kola Kariola, ARCA, 

- Rețele internaționale precum PETA sau Animal Equality, 

- Grupuri informale pe Facebook, TikTok, Instagram. 

Aceste grupuri acționează pe mai multe fronturi: 

1.Presiune publică – prin distribuirea imaginilor cu sacrificii 

tradiționale. 

2.Presiune legislativă – prin campanii pentru înăsprirea regulilor. 

3.Presiune culturală – prin redefinirea animalelor ca „ființe de 

familie”. 

În special în mediul urban, activismul reușește să schimbe opinia 

publică mai rapid decât legislația. Mulți tineri consideră sacrificiul 

tradițional: 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

93 

 

- crud, 

- barbar, 

- „de domeniul trecutului”, 

- contrar valorilor moderne despre empatie. 

Această percepție tensionează relația dintre generații: bunicii apără 

ritualul, tinerii îl contestă. 

 

Argumentele tradiționaliștilor – continuitatea culturală 

Pe cealaltă parte, susținătorii tradiției afirmă: 

1.Ignatul este parte din identitatea culturală românească, iar 

tradițiile nu se pot schimba prin presiune morală externă. 

2.Porcul trăiește bine în gospodărie, iar moartea lui este rapidă, 

chiar dacă nu este industrială. 

3.Ritualul nu este cruzime gratuită, ci un act necesar pentru hrană. 

4.Participarea copiilor la ritual este o formă de educație: realitatea 

vieții și a morții, nu un traumatism. 

5.Sacrificiul industrial este mai dur, doar că este ascuns ochilor 

publicului. 

6.Ignatul este o parte integrantă a calendarului de iarnă, nu doar 

un act alimentar. 

Aceste argumente sunt susținute de: 

- etnografi, 

- antropologi, 

- săteni, 

- majoritatea celor 45% dintre români care încă au rude la țară. 
 

Conflictul emoțional – imagini vs. context 

Una dintre sursele majore ale conflictului este iliuzia imaginii fără 

context. 

În spațiul urban, atunci când circulă o filmare cu sacrificarea 

porcului, majoritatea privitorilor: 

- nu cunosc regulile ritualului, 

- nu cunosc tehnica loviturii, 

- nu știu diferența dintre sângerare și suferință prelungită, 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

94 

 

- nu înțeleg partea simbolică, 

- nu văd întreg ciclul muncii. 

Imaginea unei sacrificări tradiționale, scoasă din contextul rural, 

pare un act izolat de cruzime. 

Această ruptură culturală este amplificată de algoritmi: imagini cu 

impact emoțional ridicat se viralizează intens. 

 

Sat vs. oraș – două Românii morale 

În România modernă coexistă două sisteme etice: 
Satul – etica necesității 

- viața animalului este integrată în viața omului; 

- moartea este firească; 

- sacrificiul este util și sacru; 

- copiii participă; 

comunitatea validează ritualul. 

Orașul – etica sensibilității 
- moartea este ascunsă; 

- animalele sunt percepute ca „aproape persoane”; 

- suferința vizibilă este intolerabilă; 

- copiii sunt protejați de imagini dure; 

- comunitatea urbană dezaprobă public sacrificiul. 

Cele două sisteme nu pot fi reconciliate complet, dar pot coexista 

dacă există înțelegere culturală. 
 

Tensiunea europeană – tradiție locală vs. standardizare 

globală 

UE nu a interzis ritualurile tradiționale, dar le-a standardizat. De 

exemplu: 

- sacrificarea porcilor în gospodării este permisă, dar sub condiții 

stricte; 

- sacrificarea fără asomare nu este complet interzisă, dar este 

limitată; 

- sacrificarea în spații urbane este interzisă prin regulamente locale. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

95 

 

România se află într-un proces de armonizare cultural-legislativă. 

Conflictul vine din faptul că ritualurile solstițiale sunt extrem de vechi, 

iar legislația europeană este extrem de nouă. 

 

Viitorul moral al Ignatului 

Ignatul nu va dispărea, dar va continua să se transforme. Posibile 

direcții: 

- abatoare mobile autorizate în zone rurale, 

- ritualuri simbolice pentru orășeni (ateliere gastronomice, 

demonstrații controlate), 

- produse tradiționale „Ignat” certificate, 

- interdicții tot mai stricte privind sacrificarea în gospodării, 

- creșterea sensibilității față de suferința animalelor, 

- posibil conflict legislativ în viitor între normele UE și tradiții 

locale. 

Antropologic, Ignatul va supraviețui, dar forma ritualului se va 

adapta inevitabil la sensibilitatea epocii. 
 

Concluzie 

Conflictul moral dintre tradiția Ignatului și protecția animalelor nu 

este doar o discuție despre porci. Este o discuție despre: 

- identitate culturală, 

- moralitate modernă, 

- modul în care societatea privește viața, moartea și hrana, 

- tensiunea dintre globalizare și tradiții, 

- evoluția sensibilității umane. 

Ritualul Ignatului nu se află în pericol cultural; în pericol se 

află forma veche a ritualului, nu sensul lui. 

Omul modern vrea tradiție, dar fără moarte. Satul știe că tradiția 

fără moarte este doar o metaforă. 
 

 

 

 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

96 

 

3. Instagramul porcului – digitalizarea unui ritual vechi de 

3000 de ani 

Dacă Ignatul a rezistat trei milenii pentru că s-a adaptat tuturor 

rupturilor civilizaționale – creștinarea, industrializarea, colectivizarea, 

urbanizarea – atunci intrarea lui în epoca digitală este doar următorul 

pas logic într-un proces lung de transformări. Această secțiune nu 

descrie doar faptul că oamenii filmează tăierea porcului și o urcă pe 

internet. Fenomenul este mult mai profund: o schimbare de 

paradigmă în felul în care tradiția se transmite, în sensurile pe care 

oamenii le atribuie sacrifciului și în mecanismele prin care cultura 

rurală devine produs virtual consumat global. 

 

Pentru prima dată în istorie, ritualul devine spectacol 

Ignatul era, până acum două decenii, un act strict comunitar: 

familia lărgită, vecinii, copiii, uneori finii. Făceau parte dintr-un cerc 

mic, sacru, bine delimitat. În multe sate, nici măcar nu se mergea „la 

privit” în altă gospodărie dacă nu erai invitat. Ritualul aparținea 

casei și curții, nu satului în ansamblu. 

Smartphone-ul a rupt perimetrul. 

Astăzi, un adolescent poate filma întreaga tăiere, procesarea, 

pomana porcului și le poate urca într-un reel de 30 de secunde. Publicul 

nu mai este familia, ci milioane de utilizatori anonimi, dintre care unii 

nu au văzut niciodată un animal viu mai mare decât un câine. Ritualul, 

care era o practică privată, devine spectacol global. În termenii 

antropologiei digitale, Ignatul a trecut din sfera „ritualului comunitar” 

în sfera „performanței publice”. 

Nu se mai produce doar hrană. Se produce conținut. 
 

Estetizarea sacrificiului – Instagram schimbă privirea 

Instagram nu este o platformă de documentare neutră. Este o 

platformă a esteticului. Totul trebuie să fie: 

- luminos, 

- ordonat, 

- colorat, 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

97 

 

- simetric, 

-„instagramabil”. 

În mod paradoxal, chiar și sacrificiul porcului este remodelat de 

această exigență vizuală. Se observă în ultimii ani: 

- cadre perfecte cu aburul ridicându-se poetic, 

- fotografii de aproape cu pielea pârlită „aurie”, 

- imagini cu șorici tăiat ca un desert, 

- tăvi cu jumări fotografiate „flat-lay”, 

- filmări cu sunet ASMR la prăjit sau tranșat. 

Ritualul nu mai este surprins în autenticitatea lui brută, ci 

este stilizat, rafinat, montat în format de consum. Sacrificiul devine 

storytelling vizual. 

Apare o estetică nouă: „rustic-glam”, o combinație între arhaic și 

lifestyle modern, între sânge și filtrul „Valencia”. 
 

Ruptura dintre realitate și percepție 

Aici apare prima problemă culturală majoră: oamenii nu mai 

percep Ignatul ca pe un act complet, ci doar prin prisma imaginilor 

selectate. Publicul urban vede: 

- focul, 

- aburul, 

- carnea frumos aranjată, 

- pomana porcului într-o farfurie artistică. 

Nu vede: 

- frigul aspru al dimineții, 

- efortul fizic colosal al gospodarului, 

- tehnica loviturii, 

- lupta interioară dintre necesitate și compasiune, 

- încordarea emoțională, 

- responsabilitatea. 

Digitalizarea creează filtrarea sensului. Ritualul este redus 

la spectacol gastronomic și pierde dimensiunea sacrificială. Este un 

fenomen similar cu ceea ce s-a întâmplat cu nunțile, botezurile, 

colindele: forma vizuală devine mai importantă decât fondul. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

98 

 

 

Algoritmii transformă Ignatul în conținut viral 

Instagram, TikTok și Facebook nu sunt neutre. Algoritmii 

privilegiază conținutul: 

- șocant, 

- emoțional, 

- estetic intens, 

- controversat. 

Ignatul le bifează pe toate. De aici rezultă viralizare aproape 

garantată. 

Dar viralizarea schimbă dinamica culturală: 

1.Ignatul este consumat de persoane care nu au context cultural. 

2.Reacțiile negative se amplifică exponențial. 

3.Activismul online se mobilizează instant. 

4.Ritualul devine pretext pentru dezbateri politice și morale 

globale. 

5.O tradiție locală devine teren de luptă ideologică internațională. 

În plus, algoritmii creează camere de eco: utilizatorii sensibili la 

suferința animalelor primesc doar conținut emoțional dur; cei 

tradiționaliști primesc doar nostalgie și gastronomie rurală. Așa se 

creează două lumi care nu se mai pot înțelege. 
 

Auto-reprezentarea comunității rurale 

Digitalizarea Ignatului oferă și beneficii majore comunităților 

rurale: 

- pot arăta că tradiția lor nu este barbarie; 

- pot documenta tehnica corectă; 

- pot prezenta contextul cultural; 

- pot transmite moștenirea gastronomică; 

- pot construi identitate și mândrie rurală. 

Ignatul devine o platformă de vizibilitate pentru lumea satului, care 

altfel este invizibilizată în cultura urbană și globală. Asta explică 

numărul tot mai mare de vloguri rurale, pagini de gastronomie arhaică, 

conturi ale fermierilor. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

99 

 

Satul nu mai este doar consumator, ci producător de cultură 

digitală. 

Este o formă de rezistență identitară. 

 

Cenzura algoritmică: sângele devine „conținut interzis” 

Instagram și TikTok interzic conținutul care: 

- arată sânge, 

- arată moartea unui animal, 

- poate fi considerat violent. 

Din acest motiv: 

- clipurile cu tăierea propriu-zisă sunt șterse, 

- conturile sunt suspendate, 

- utilizatorii sunt avertizați, 

- conținutul este „shadow-banned”. 

Această cenzură algoritmică nu este culturală, ci tehnologică. 

Platformele nu pot distinge între: 

- sacrificiu tradițional, 

- cruzime, 

- violență, 

- industria cărnii, 

- vânătoare legală. 

Totul este tratat la fel. Astfel, un ritual legal, reglementat și 

tradițional este blocat tehnic, nu moral. 

Aceasta produce frustrare în lumea rurală, care percepe situația ca 

pe o interdicție impusă din exterior. 
 

Digitalizarea produce o memorie vizuală nouă a Ignatului 

Până în 2010, memoria Ignatului era orală: povestiri, experiențe, 

tradiții transmise din casă în casă. 

După apariția smartphone-ului, memoria devine: 

- foto, 

- video, 

- arhivată în cloud, 

- share-uită, 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

100 

 

- remixată, 

- estetizată. 

În 2030 vom avea probabil cea mai mare arhivă vizuală din istorie 

despre sacrificiul porcului, de o calitate fotografică mai bună decât 

orice documentație etnografică din secolele anterioare. 

Această memorie vizuală va deveni baza pentru studiile 

antropologice viitoare. 

Pentru istorici, este o binecuvântare. Pentru tradiție, este o 

transformare. Pentru percepția publică, este un șoc. 

 

Ritualul devine brand cultural 

În satele turistice, Ignatul este promovat deja ca: 

-„experiență autentică românească”, 

-„ziua în care satul trăiește după legile vechi”, 

-„tradiție de familie”, 

-„festival gastronomic”. 

Digitalizarea nu doar documentează, ci transformă Ignatul într-un 

brand exportabil, consumabil, reinterpretat. 

Apare „Ignat pentru turiști” – un format controlat, simbolic, uneori 

cu sacrificiu demonstrativ sau chiar fără sacrificiu, doar cu părlire și 

gătit. 
 

Concluzie 

Instagramul nu distruge Ignatul. 

Îl metamorfozează. 

Ignatul devine: 

- ritual, 

- spectacol, 

- brand, 

- controversă, 

- obiect de activism, 

- capital identitar, 

- conținut viral. 

Tradiția intră în epoca algoritmilor. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

101 

 

Sacrificiul, în epoca estetizării. 

Satul, în epoca autoreprezentării. 

Iar publicul, în epoca reacțiilor rapide. 

În trecut, Ignatul era în curtea oamenilor. 

Astăzi, e pe ecran. 

Mâine, va fi în arhivele culturale digitale ale omenirii. 

 

4.Ignatul în diaspora românească  

Migrația românilor după 1990 a creat una dintre cele mai fascinante 

transformări culturale ale Ignatului. Pentru prima dată în istorie, ritualul 

a fost smuls din ecosistemul lui natural – gospodăria rurală – și 

transplantat în spații complet diferite: apartamente de bloc din Madrid, 

curți înguste din Torino, ferme închiriate în Germania, parcări 

industriale din Anglia sau garaje transformate ad-hoc în spații culinare. 

Tradiția a fost forțată să se adapteze. A supraviețuit. Și, în multe cazuri, 

s-a reinventat. 

Ignatul din diaspora nu este doar „același ritual, dar făcut în 

străinătate”. Este o versiune nouă, negociată între legislație, identitate, 

comunitate și memorie afectivă. Cu cât distanța fizică față de România 

este mai mare, cu atât intensitatea emoțională a tradiției crește. Românii 

din diaspora nu taie doar porcul. Taie distanța, dorul, identitatea 

fracturată, golul lăsat de lipsa satului. Ignatul devine o punte afectivă 

între „acasă” și „acolo”. 
 

Legislația europeană schimbă totul: sacrificiul în 

gospodărie devine aproape imposibil 

Majoritatea țărilor europene impun reguli extrem de stricte privind 

sacrificarea animalelor: 

- sacrificarea trebuie făcută într-un abator autorizat, 

- este obligatorie asomarea (stunning) înainte de sacrificiu, 

- este interzisă uciderea animalelor în spații rezidențiale, 

- transportul animalelor vii necesită documente veterinare, 

- amenzi foarte mari pentru sacrificarea fără autorizație (Italia, 

Spania, Germania, Franța). 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

102 

 

Aceste reguli au modificat complet Ignatul: 

1.Porcul nu mai poate fi tăiat „în curte”, chiar dacă românii 

locuiesc la casă. 

2.Mulți apelează la abatoare private, programând sacrificiul în 

19–20 decembrie. 

3.Carnea vine „curată”, deja tranșată, pierzându-se o mare parte 

din ritual. 

4.Alții cumpără porcul gata sacrificat de la ferme care oferă 

pachete de Ignat. 

Apare un paradox: românii nu mai sacrifică porcul, dar păstrează 

toate celelalte faze ale ritualului – pârlirea, tranșarea, gătitul, pomana. 

Tradiția se rupe în două: 

- partea sacrificială (interzisă sau imposibilă), 

- partea comunitar-culinară (permisă și intens practicată). 
 

„Porcul cumpărat în trei familii” – fenomen specific 

diasporei 

În Italia, Spania, Germania sau Marea Britanie, un porc întreg este: 

- scump, 

- greu de depozitat, 

- greu de transportat, 

- dificil de tranșat într-un apartament. 

De aceea, a apărut un fenomen tipic diasporei: porcul cumpărat în 

comun, de obicei de 2–4 familii, prieteni, colegi de muncă sau rude 

apropiate. În abator, porcul este: 

- sacrificat legal, 

- tranșat egal, 

- porționat pe categorii (ceafă, cotlet, spată, slănină, organe), 

- ambalat în vid sau lăzi frigorifice. 

Apoi urmează un ritual bine stabilit: 

- familiile se adună într-o casă, garaj, hală sau curte; 

- se fac jumări, caltaboș, sângerete (în măsura în care este permis 

să se procure sânge), tobă, cârnați; 

- se pregătește „pomana porcului”. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

103 

 

Este spectaculos faptul că, deși sacrificiul în sine lipsește, românii 

refac aproape integral ritualul culinar și social. 

Asta arată că Ignatul este mai mult decât moartea porcului. 

Este regenerarea comunității. 

 

 „Ignatul în garaj” – adaptare urbană tipic diasporică 

Cele mai multe familii nu au curți mari sau poduri, ci: 

- garaje, 

- boxe, 

- balcoane închise, 

- bucătării înguste de apartament. 

Astfel, Ignatul se mută în: 

- garajul încălzit cu radiator, 

- parcarea subterană, 

- spații închiriate special pentru gătit, 

- case ale prietenilor care locuiesc la curte. 

În multe orașe europene există spații comunitare închiriabile cu: 

- chiuvete industriale, 

- mese mari, 

- spații pentru tranșare, 

- zone pentru preparat cârnați. 

Aceste spații, folosite de obicei pentru petreceri, devin în 

decembrie „abatoare improvizate, dar legale” pentru diaspora română. 
 

Dificultatea procurării sângelui și impactul asupra 

preparatelor tradiționale 

În multe state europene, sângele de porc este: 

- greu de procurat, 

- supus unor reguli sanitare stricte, 

- interzis pentru consum uman (în anumite regiuni), 

- disponibil doar prin furnizori autorizați. 

Această restricție afectează două preparate-cheie: 

-sângeretele, 

-caltaboșul făcut „ca acasă”. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

104 

 

Rezultatul: 

- unii renunță complet la aceste preparate, 

- alții cumpără sânge pasteurizat, 

- iar alții improvizează cu variante locale (sânge de vită sau 

amestecuri industriale). 

Este o adaptare forțată, dar necesară. 

Culturile alimentare migrează odată cu oamenii, dar legislația 

locală impune limite. 

 

Diaspora reproduce ritualul pentru copii – Ignatul devine 

instrument identitar 

Pentru copiii născuți în Spania, Italia sau Anglia: 

- nu există grajd, 

- nu există coteț, 

- nu există contact cu animalul viu, 

- nu există realitatea sacrificială. 

Părinții simt că pierd ceva esențial. 

De aceea, Ignatul devine performativ-pedagogic: 

- se explică istoria ritualului, 

-se povestesc amintirile din copilărie, 

-se pregătesc împreună preparatele, 

-se transmit colinde și strigături de Ignat. 

Pentru copii, Ignatul nu mai este contact cu moartea animalului, 

ci lecție de identitate culturală. 

Apare un fenomen interesant: 

Copiii din diaspora au un Ignat simbolic, deculturalizat de partea 

dură, dar extrem de bogat în poveste, memorie și afect. 

Este o reumanizare a ritualului, adaptată sensibilităților generației 

noi. 

 

Comunitățile românești din diaspora organizează „Ignatul 

la scară mare” 

În multe orașe europene există: 

- asociații culturale românești, 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

105 

 

- parohii ortodoxe și greco-catolice, 

- centre comunitare. 

Aceste instituții organizează: 

- Ignatul comunitar, 

-festivaluri gastronomice, 

- demonstrații culinare, 

- degustări tradiționale. 

De obicei: 

- porcul este sacrificat legal în abator, 

- este adus întreg, 

- comunitatea participă la pârlire, tranșare, gătit, împărțire. 

Aceste evenimente nu doar reproduc ritualul, ci creează spații ale 

solidarității diasporice. Ignatul devine pretext pentru: 

- întâlniri, 

- recuperări identitare, 

- socializare, 

- integrare, 

- transmiterea limbii române în context culinar. 
 

Identitatea culinară devine formă de rezistență culturală 

În diaspora, tensiunea identitară este uriașă. 

Românii sunt permanent între două lumi: 

- regula locului nou, 

- amintirea satului din care provin ei sau părinții lor. 

Ignatul devine un miez de identitate durabilă: 

- reconectează familiile, 

- reconstruiește rădăcinile, 

- rezistă presiunilor culturale ale globalizării, 

- oferă coeziune psihologică în comunități fragmentate. 

Acolo unde nu există tradiții ale sacrificiului (Anglia, Olanda, 

Scandinavia), Ignatul românesc devine chiar obiect exotic, uneori privit 

cu curiozitate, alteori cu scepticism sau critică. 

Dar pentru români, este o ancoră emoțională. 
 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

106 

 

Digitalizarea potențează Ignatul diasporei 

Românii din diaspora: 

- filmează, 

- fac vloguri, 

- transmit live pe Facebook, 

- postează rețete, 

- compară metode între regiuni, 

- recreează comunități virtuale. 

Ignatul devine ritual transnațional, simultan local și global. 

Este viu chiar și acolo unde legislația îi restrânge forma. 

Este practicat chiar și acolo unde nu poate fi sacrificat porcul. 

Este transmis și acolo unde copiii nu au văzut niciodată ritualul 

original. 

 

Concluzie – Ignatul din diaspora este dovada supremă că 

tradițiile nu mor 

Ignatul din diaspora nu este versiune sărăcită. 

Este versiune adaptată. 

Românii au păstrat: 

- comunitatea, 

- gătitul, 

- semnificațiile, 

- poveștile, 

- simbolurile, 

- solidaritatea. 

Au modificat: 

- cadrul legislativ, 

- spațiul, 

- tehnica, 

- intensitatea sacrificială, 

-materialele. 

Ritualul nu mai este „ignatul din satul românesc”. 

Este Ignatul ca fenomen diasporic, o formă de reziliență culturală. 

O cultură strămutată, dar nedistrusă. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

107 

 

O tradiție remodelată, dar vie. 

 

5.Muzeificarea și patrimonializarea Ignatului – ritualul ca 

patrimoniu cultural imaterial 

Muzeificarea Ignatului nu este doar o etapă estetică sau 

educațională. Este simptomul unei schimbări profunde: ritualul iese din 

gospodărie și intră în instituții. O tradiție născută în spațiul domestic, 

care aparținea exclusiv comunității rurale, devine astăzi obiect de 

studiu, piesă de patrimoniu, temă de expoziție, produs turistic și 

instrument identitar. Patrimonializarea nu înseamnă „înghețarea” 

ritualului, ci transformarea lui în bun cultural ce trebuie păstrat, 

transmis și interpretat. 

Această schimbare apare mai ales într-o epocă în care tot mai puțini 

oameni mai cresc porci, tot mai multe case rămân fără gospodării 

tradiționale, iar legislația, urbanizarea și migrația fragmentează 

coeziunea satului. În acest context, muzeele preiau rolul comunităților: 

ele devin noul „sat” în care Ignatul continuă să existe. 

 

De ce devine Ignatul obiect de patrimoniu? 

Antropologic vorbind, un ritual intră în patrimoniu atunci când: 

1.riscul de dispariție devine real, 

2.societatea percepe ritualul ca semn identitar, 

3.instituțiile culturale îl consideră reprezentativ, 

4.comunitățile îl revendică simbolic, 

5.el devine relevant pentru educație, turism, cercetare. 

Ignatul îndeplinește toate aceste criterii. 

-Sacrificiul domestic al porcului devine tot mai dificil în mediul 

urban. 

-Numărul gospodăriilor tradiționale scade anual. 

-Generațiile tinere nu mai participă la sacrificiu. 

-Legislația europeană descurajează sacrificarea în gospodărie. 

-Nevoia de reconectare cu tradițiile crește în contextul globalizării. 

Astfel, muzeele devin spațiile în care Ignatul este „repus în scenă”, 

dar în mod controlat, etic și educativ. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

108 

 

 

 

 

Muzeul ASTRA Sibiu – centrul cel mai important al 

patrimonializării Ignatului 

Muzeul ASTRA este instituția care a reușit să păstreze viu ritualul 

într-un cadru legal, documentat și educațional. În fiecare an, muzeul 

organizează: 

- demonstrații de pârlire tradițională, 

- ateliere de tranșare, 

- prezentări ale uneltelor arhaice, 

- explicații antropologice despre sensul sacrificiului, 

- degustări din preparatele de Ignat, 

- întâlniri cu familii de gospodari autentici. 

Ce e esențial: nu se sacrifică porcul în interiorul muzeului, în acord 

cu legislația românească actuală. Porcul este sacrificat într-un spațiu 

autorizat, după care este adus în gospodăria tradițională din muzeu 

pentru a continua ritualul culinar. 

Aceasta este prima mare adaptare modernă: sacrificiul se separă 

de demonstrația patrimonială, dar nu îi anulează sensurile. 

Evenimentele ASTRA atrag: 

- familii tinere, 

- turiști străini, 

- antropologi, 

- diaspora revenită în țară, 

- elevi și studenți. 

Pentru mulți copii, muzeul este singurul loc în care pot vedea, chiar 

și parțial, ce înseamnă Ignatul tradițional. 

 

Muzeul Agriculturii – Slobozia și recuperarea funcției 

agricole 

Muzeul Agriculturii nu prezintă Ignatul doar ca ritual cultural, ci 

ca element al economiei rurale. În această instituție, accentul cade pe: 

- rolul porcului în gospodăria tradițională, 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

109 

 

- uneltele folosite pentru sacrificiu, 

- tehnicile tradiționale de conservare a cărnii, 

- simbolistica instrumentelor (barda, cuțitul, paiele). 

Aici Ignatul este înțeles nu doar ca sărbătoare, ci ca tehnologie 

culturală de supraviețuire: modul în care oamenii se pregăteau pentru 

iarnă, pentru lipsuri, pentru conservarea hranei. În acest sens, muzeul 

demonstrează că Ignatul nu este barbarie, ci strategie economică și 

calendar agrar. 

 

Muzeul Satului Golești – Argeș: Ignatul ca spectacol 

educațional 

Goleștii au introdus conceptul de „Ignat demonstrativ”, un format 

cu dublă funcție: 

- educațională (explicarea ritualului), 

- comunitară (refacerea atmosferei de sat). 

Evenimentele includ: 

- aducerea unui porc sacrificat legal, 

- pârlirea tradițională, 

- pregătirea cârnaților și caltaboșului, 

- pomana porcului pentru vizitatori, 

- explicarea fiecărei faze de către etnografi. 

Goleștii au înțeles că publicul modern nu mai poate accesa tradiția 

direct, ci doar prin mediere culturală. Muzeul devine astfel o punte 

între trecut și prezent. 

 

Patrimonializarea: ce înseamnă și ce NU înseamnă 

Patrimonializarea este un proces cultural complex. În cazul 

Ignatului, ea înseamnă: 

Ce înseamnă: 

- documentarea ritualului (foto, video, interviuri) 

- transmiterea lui în contexte educaționale 

- prezentarea lui în expoziții tematice 

- organizarea de ateliere și evenimente 

- includerea lui în programe școlare alternative 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

110 

 

- protecția uneltelor și tehnicilor tradiționale 

- crearea unei arhive de rețete, gesturi, formule rituale 

- cercetare antropologică asupra sensurilor 

Ce NU înseamnă: 

- fixarea ritualului într-o formă rigidă 

- transformarea lui într-un „festival” fără fond 

- reinterpretări urbanistice lipsite de logică 

- comercializarea excesivă 

- standardizarea preparatelor 

- inventarea de elemente inexistente în tradiție 

Patrimonializarea trebuie să fie fidelă tradiției, dar să respecte 

legislația actuală și sensibilitățile moderne. 
 

Ignatul ca patrimoniu imaterial – argumentul științific 

Pentru ca un ritual să fie recunoscut drept patrimoniu imaterial, 

UNESCO sau instituțiile naționale analizează: 

- continuitatea istorică, 

- rolul în identitatea comunității, 

- funcția socială, 

- transmiterea între generații, 

- specificitatea culturală, 

- necesitatea protecției. 

Ignatul bifează toate aceste criterii. 

Mai mult, are caracteristicile unui ritual arhaic de solstițiu, 

comparabil cu: 

- sacrificiile de Yule (Scandinavia), 

- sacrificiile Saturnaliilor (Roma antică), 

- sacrificiile de iarnă din Balcani. 

Din acest motiv, Ignatul are potențialul real de a fi înscris în liste 

naționale de patrimoniu imaterial, cu posibilitatea extinderii către 

UNESCO, dacă ar exista o inițiativă bine fundamentată. 
 

Riscurile pierderii tradiției – de ce muzeele devin esențiale 

Fără muzeificare, Ignatul se lovește de: 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

111 

 

- urbanizare accelerată, 

- legislație restrictivă, 

- sensibilități moderne față de sacrificiul animalelor, 

- scăderea numărului de gospodării, 

- migrație și depopulare rurală. 

Muzeele devin astfel locuri de conservare preventivă. 

Ele nu păstrează doar obiecte, ci: 

- gesturi, 

- rețete, 

- tehnici, 

- limbaj ritualic, 

- instrumente, 

- structuri sociale. 

Muzeele protejează ceea ce satul nu mai poate proteja singur. 
 

Ethno-tourism și mercantilizarea tradiției: risc sau șansă? 

Patrimonializarea aduce și turism. Turismul aduce bani. Iar banii 

aduc tentația de a transforma ritualul în: 

- show gastronomic, 

- festival comercial, 

- atracție pentru turiști străini, 

- produs „instagramabil”. 

Riscul este pierderea autenticității. 

Dar există și un avantaj: fără vizibilitate, tradiția ar dispărea 

complet. 

Tradiția nu moare dacă devine produs cultural, atâta timp cât 

rămâne fidelă fondului ritualic și rămâne în cadrul respectului față de 

animal, comunitate și memorie. 
 

Concluzie – Patrimonializarea Ignatului este singura cale 

prin care tradiția poate supraviețui secolului XXI 

Ignatul tradițional, în forma lui completă, va fi tot mai rar în 

gospodării. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

112 

 

Dar în muzee, centre culturale, arhive vizuale și programe 

educaționale, ritualul va continua să existe. 

Patrimonializarea nu este sfârșitul tradiției. 

Este metamorfoza ei inevitabilă. 

Ignatul se mută: 

- din coteț → în spațiul muzeal, 

- din gospodărie → în arhiva culturală, 

- din practica satului → în conștiința identitară, 

- din ritualul viu → în ritualul reconstituit, 

- din comunitatea restrânsă → în comunitatea națională. 

Ignatul nu moare. 

Ignatul devine patrimoniu. 

Iar patrimoniul devine forma noastră de a spune că tradiția merită 

să trăiască. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

113 

 

 

Capitolul V  

 

Arheologia ritualului – ce rămâne din Ignat? 
 

 

 

1.Sensul sacrificiului în culturile tradiționale 

Sacrificiul este una dintre cele mai vechi structuri ale umanității. A 

apărut înaintea agriculturii, înaintea orașelor, înaintea scrisului. A 

apărut din teamă, din nevoie, din încercarea omului de a negocia cu 

realitatea. În orice cultură tradițională, sacrificiul nu este un act de 

violență, ci un act de ordine cosmică. El nu exprimă cruzimea 

oamenilor, ci relația lor cu timpul, cu moartea, cu hrana, cu 

supraviețuirea. 

În logica lumii arhaice, nu există viață fără moarte, iar moartea 

trebuie ritualizată, ordonată, pusă sub controlul comunității. În absența 

ritualului, moartea ar fi haos. Cu ritual, moartea devine sens. 

Ignatul este parte a acestui arhetip milenar. 

 

Sacrificiul ca structură universală – din paleolitic până în 

era agrară 

Arheologia arată clar: omul preistoric nu se temea doar de animale 

sau de natură, ci de întâmplare, de lipsa controlului, de faptul că viața 

depindea de elemente imprevizibile. Sacrificiul a apărut ca o strategie 

simbolică de a negocia cu necunoscutul. 

În toate culturile tradiționale, sacrificiul are trei funcții principale: 

1.Funcția cosmologică – ordonează universul, reafirmă echilibrul 

dintre oameni și forțele naturii. 

2.Funcția socială – creează comunitate, solidaritate, coeziune. 

3.Funcția economică – organizează redistribuirea resurselor, 

hranei, muncii. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

114 

 

Într-o lume în care nu existau supermarketuri, congelatoare sau 

lanțuri logistice, sacrificiul animalului în pragul iernii era garanția 

supraviețuirii. 

Omul depindea de animal, iar animalul depindea de om. Sacrificiul 

exprimă această interdependență sacră. 

 

Sacrificiul nu este ucidere: diferența dintre ritual și 

violență 

Un element fundamental în antropologie: 

ucidere ≠ sacrificiu. 

Uciderea este un act individual, utilitar, fără funcție simbolică. 

Sacrificiul este un act colectiv, reglementat, cu un cod precis, cu 

formula verbală, cu gesturi obligatorii, cu semnificații. 

Când comunitatea sacrifică un animal: 

- există un moment prestabilit în calendar, 

- există un oficiant (gospodarul, familia, comunitatea), 

- există reguli (post, purificare, tehnică, formule), 

- există interpretări, 

- există o finalitate mai mare decât hrana. 

Ignatul nu este „omorul porcului”. 

Este moarte ritualizată, pusă la locul ei în arhitectura cosmologică 

a anului. 

De aceea sacrificiul se face: 

- doar în anumite zile, 

- într-un anumit loc, 

- după anumite semne, 

- cu anumite gesturi, 

- cu o anumită atitudine. 

Porcul moare „corect”, „frumos”, „cum se cade”. 

Dar, mai presus de toate, moare pentru cineva și în locul cuiva. 

 

Arhetipul morții rituale: „moartea celui care ține casa în 

viață” 

Multe culturi au dezvoltat ideea că animalul sacrificat reprezintă: 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

115 

 

- spiritul casei, 

- spiritul recoltelor, 

- dublul animalic al familiei, 

- „purtătorul greutăților” peste iarnă. 

Porcul este ales pentru că: 

- acumulează grăsime (semn al abundenței), 

- este hrănit tot anul ca să hrănească familia, 

- poate hrăni comunitatea întreagă, 

- simbolizează pământul, adâncul, fertilitatea. 

A sacrifica porcul înseamnă: 

- a prelungi viața oamenilor prin moartea unei ființe integrate deja 

în viața lor. 

Acesta este arhetipul: „moartea unuia pentru viața tuturor”. 

Nu este teologie creștină. 

Este antropologie universală. 
 

Sacrificiul ca trecere între lumi – animalul devine mediator 

În culturile tradiționale, animalul sacrificat devine un fel 

de mesager. El: 

- preia asupra lui haosul, frigul, foamea, nenorocul, 

- duce cu el în moarte reziduurile negative ale comunității, 

- deschide un ciclu nou, curat, ordonat. 

În multe sate românești se spunea: „Porcul pleacă cu răul casei”. 

Această credință este o variantă a funcției universale a sacrificiului: 

animalul devine vehiculul trecerii între moarte și regenerare. 

De aceea sacrificiul se face la solstițiu, în perioada în care lumina 

este la minimum, iar întunericul la maximum. Animalul moare exact în 

punctul în care moartea cosmică pare să atingă apogeul. 

Astfel, moartea animalului compensează moartea naturii. 

Va renaște lumina, iar oamenii vor trăi încă un an. 
 

Sacrificiul ca fundament al comunității – împărțirea cărnii 

La Ignat, carnea nu este doar hrană. Este: 

- dar, 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

116 

 

- legătură, 

- rit religios domestic, 

- formă de justiție comunitară, 

- contract social simbolic. 

Distribuirea cărnii era riguros codificată: 

- o parte pentru familie, 

- o parte pentru fin, 

- o parte pentru naș, 

- o parte pentru vecinul necăjit, 

- o parte pentru văduvă, 

- o parte pentru preot. 

Acest gest creează o economie morală, nu doar alimentară. 

Carnea nu este doar proteina comunității, ci cohesiunea 

comunității. 

Cine nu mănâncă împreună nu aparține. 

Sacrificiul devine astfel: 

- sistem de redistribuire, 

- sistem de egalizare, 

- sistem de includere. 

Copiii primesc prima bucată pentru că trebuie integrați în ciclul 

vieții. 

Bătrânii primesc bucata „moale”, pentru că sunt la capătul ciclului. 

Totul are sens. 
 

Sacrificiul ca pedagogie a morții – prima întâlnire a 

copilului cu realul 

În tradiția satului românesc, Ignatul era momentul în care copilul 

vedea pentru prima dată: 

- moartea, 

- sângele, 

- trecerea, 

- transformarea, 

- responsabilitatea. 

Nu era traumă. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

117 

 

Era educație antropologică pură. 

Copilul învăța că: 

- moartea există, 

- moartea nu este tabu, 

- moartea are rol, 

- moartea este parte din viață, 

- comunitatea o gestionează simbolic. 

Acesta este motivul pentru care mulți oameni vorbesc despre Ignat 

ca despre o scenă fondatoare a copilăriei lor. 

În lipsa ritualurilor de trecere, societatea modernă produce adulți 

care nu știu să gestioneze moartea, pierderea, finalitatea. Tradiția 

oferea anticorpi culturali, iar sacrificiul era unul dintre ei. 
 

Porcul ca animal liminal – nici sacru, nici profan, ci între 

lumi 

Multe culturi plasau porcul în zona creaturilor „liminale”, adică 

între două lumi: 

- lumea de sus (a luminii), 

- lumea de jos (a fertilității, pământului, întunericului). 

Porcul: 

- trăiește aproape de sol, 

- scurma în pământ, 

- este hrănit cu resturi, 

- se îngrașă „din nimic”, 

- acumulează energie. 

Ceea ce îl face perfect pentru un ritual de solstițiu: moare în 

întuneric pentru a hrăni lumina. 

Aceasta nu este metaforă poetică, ci logică antropologică 

universală. 

Ritualurile de iarnă au mereu animale „ale solului”: porc, mistreț, 

capră. 

 

Sacrificiul ca act de purificare – moartea șterge haosul 

În multe culturi, sacrificiul are funcția de purificare: 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

118 

 

- șterge greșelile, 

- resetează anul, 

- înlătură răul, 

- împiedică duhurile nopții de iarnă să intre în casă, 

- reorganizează ordinea cosmică. 

Porcul este „inamicul frigului”, pentru că aduce: 

- grăsime, 

- căldură, 

- hrană, 

- forță, 

- rezerve. 

Simbolic, Ignatul este un act de curățare, nu de murdărire. 

De aceea sângele este adesea văzut ca agent purificator, nu 

contaminant. 

În multe gospodării primele picături de sânge erau puse: 

- pe prag, 

- pe grajd, 

- pe unelte, 

- pe copiii mici. 

Nu din superstiție „primitivă”, ci din logica sacrificială: sângele 

nou spală anul vechi. 
 

Sacrificiul ca practică de continuitate – memoria satului 

Satul tradițional nu este doar loc, ci memorie. 

Ignatul transmite: 

- genealogii, 

- rețete, 

- tehnici, 

- povești, 

- formule, 

- superstiții, 

- valori. 

În multe familii, oamenii știu exact: 

- când a murit „porcul mare al bunicului”, 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

119 

 

- cum se făcea șoriciul „pe vremea străbunicii”, 

- cum se prepara cârnatul „în iarna foametei”. 

Sacrificiul devine un act de memorie. 

Porcul nu este doar animal, ci arhivă culturală. 

 

Concluzie – Sacrificiul este mecanismul prin care 

comunitatea refuză moartea prin moarte 

Sensul sacrificiului în culturile tradiționale poate fi rezumat astfel: 

- animalul moare pentru ca anul să renască, 

- comunitatea moare simbolic pentru a se reașeza, 

- haosul moare pentru a apărea ordinea, 

- întunericul moare pentru a reveni lumina, 

- frica moare pentru a apărea speranța, 

- individualitatea moare pentru a apărea comunitatea. 

Sacrificiul este, paradoxal, ritualul vieții. 

Moartea devine instrumentul prin care oamenii înving moartea. 

Ignatul este una dintre cele mai vechi, coerente și complete forme 

ale acestei structuri antropologice fundamentale. 
 

2.Timpul solstițiului – de ce moare animalul în cea mai 

întunecată zi? 

Solstițiul de iarnă este cel mai puternic prag natural pe care omul l-

a perceput înainte de apariția astronomiei moderne. Este momentul în 

care, în emisfera nordică, noaptea atinge maximul, iar lumina minimul. 

Această „întunecare extremă” nu era doar fenomen astronomic, ci un 

eveniment existențial: oamenii trăiau într-o lume fără electricitate, fără 

încălzire modernă, fără garanția hranei. Iarna era un risc real de moarte. 

A înțelege de ce Ignatul – un sacrificiu ritual – se face exact în 

apropierea solstițiului presupune a înțelege modul în care comunitățile 

tradiționale vedeau cosmosul ca pe un organism viu, cu puls, cu 

respirație, cu moarte și renaștere ciclică. 

Nu este un accident că porcul moare în cea mai întunecată perioadă 

a anului. 

Este necesitate practică, dar și necesitate simbolică. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

120 

 

 

Fenomenul astronomic: minimul absolut al luminii 

Solstițiul de iarnă este momentul în care: 

- Soarele atinge cea mai joasă traiectorie pe cer, 

- ziua este cea mai scurtă din an, 

- noaptea este cea mai lungă, 

- intensitatea luminii este minimă, 

- umbrele sunt mai reci, mai grele, mai dense. 

În trecut, oamenii percepeau acest fenomen nu ca pe un calcul 

matematic, ci ca pe o luptă cosmică între lumină și întuneric. De aceea 

toate culturile lumii au sărbători în jurul solstițiului: 

- Saturnaliile romane, 

- Yule la germanici și nordici, 

- Sol Invictus la romani, 

- Koljada la slavi, 

- Dongzhi în China antică, 

- festivalurile de lumină din India, Persia, Levant. 

Toate au în comun aceeași idee: lumea trebuie ajutată să renască 

din întuneric. 

În logica arhaică, omul nu este spectator, ci participant la ordinea 

cosmosului. 

Sacrificiul este una dintre formele de participare. 
 

Solstițiul ca „moarte cosmică” – de ce ritualurile sunt 

concentrate aici 

Pentru comunitățile tradiționale, solstițiul era perceput ca 

momentul în care: 

- Soarele „slăbește”, 

- Ziua „moare”, 

- Lumea riscă să intre în haos, 

- Demonii iernii devin mai puternici, 

- Spiritele morților sunt mai aproape, 

- Viața comunității este vulnerabilă. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

121 

 

În multe texte etnologice apare ideea că oamenii „țineau lumea” 

prin ritual. 

Sacrificiul devine în acest context act de stabilizare cosmică: 

- se oferă viață în schimbul luminii, 

- se cedează animalul pentru a se salva comunitatea, 

- se echilibrează moartea naturii prin moartea rituală, 

- se dovedește supunere față de ciclurile cosmice. 

Sacrificiul este, astfel, o simulare a ordinii într-un moment în care 

ordinea se clatină. 

 

Ritmurile economice: de ce porcul este sacrificat iarna 

Din punct de vedere economic și agricol: 

1.Porcul atinge greutatea optimă în decembrie. 

2.Temperaturile scăzute permit procesarea și conservarea cărnii 

fără alterare. 

3.Familia are nevoie de rezerve pentru lunile grele ale iernii. 

4.Activitatea agricolă este suspendată, deci oamenii au timp pentru 

ritual. 

5.Resursele de hrană pentru animale sunt limitate, deci sacrificiul 

este necesar. 

Acesta este aspectul practic, dar care, în agriculturile tradiționale, 

se împletește perfect cu simbolismul. 

Nimic nu era „doar economic” în lumea de demult. 

Totul avea un „rost”. 

Porcul moare acum pentru că acum trebuie să moară: 

momentul este optim atât natural, cât și ritual. 
 

Porcul ca „dublu al Soarelui” – moartea lui întregește 

renașterea luminii 

Ritualurile de solstițiu includ mereu: 

- foc, 

- jertfă, 

- lumină artificială, 

- cânt, 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

122 

 

-masă comună, 

- trecere prin întuneric. 

Porcul, fiind animal chtonian (al pământului), are rolul simbolic de 

„dublu” al Soarelui, dar în zona opusă: nu lumină, ci materie; nu cer, 

ci pământ; nu ascensiune, ci acumulare. 

Când animalul moare în solstițiu, comunitatea face un act 

de compensare: 

Pe măsură ce lumina scade, noi sacrificăm energia acumulată a 

anului. 

Astfel, moartea porcului: 

- „completează” moartea Soarelui, 

- echilibrează scăderea luminii, 

- plătește simbolic prețul renașterii, 

- oferă comunității iluzia controlului asupra cosmosului. 

Este o logică arhaică, dar coerentă: viața nouă cere moarte veche. 
 

Solstițiul ca prag – locul în care lumile se ating 

În folclorul european, solstițiul este un moment liminal: 

- morții vin aproape, 

- animalele „vorbesc”, 

- visele devin prevestitoare, 

- magia e mai puternică, 

- hotarele sunt mai slabe. 

Ignatul este astfel un ritual plasat exact în punctul în care granițele 

devin permeabile. 

Moartea porcului nu este doar un act biologic. 

Este un act liminal, în care animalul trece „dincolo”, iar 

comunitatea trece „în anul nou”. 

Animalul devine un psihopomp alimentar: transportă familia peste 

iarnă, în aceeași logică în care alte mitologii pun în această perioadă cai 

solari, reni, porci mistici, tauri sacrificați. 

Nu întâmplător în Asia se sacrifică porci în noaptea Anului Nou. 

Nu întâmplător în mitologia scandinavă mistrețul sacru Gullinbursti 

este oferit zeilor în perioada Yule. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

123 

 

Nu întâmplător romanii sacrificau porci în Saturnalii. 

Este același arhetip. 

 

De ce moare animalul în întuneric, nu în lumină? – logica 

inversată a regenerării 

În cultura modernă, viața este asociată cu lumina, iar moartea cu 

întunericul. 

În culturile tradiționale, lucrurile sunt mai complexe: 

- Întunericul nu este doar pericol, ci și matrice, loc de regenerare. 

- Noaptea nu este doar moarte, ci originea luminii. 

- Solstițiul nu este doar capăt, ci început. 

Cea mai întunecată noapte este, în mod simbolic, uterul 

cosmosului. 

De aici logica: 

Animalul trebuie să moară în întuneric pentru a naște lumina. 

Dacă ar muri când lumina este în creștere, nu ar participa ritual la 

renaștere. 

Moartea lui trebuie să fie sincronizată cu „fundul sacului cosmic”, 

cu momentul în care tot ce este viu pare suspendat. 

Porcul nu moare „oricând”. 

Moare când trebuie, pentru ca moartea lui să reintegreze ciclurile 

cosmice. 

 

Ignatul ca ritual solar mascat – reminiscențe precreștine 

Creștinarea Europei a suprapus sărbătorile iernii peste tradițiile 

ancestrale. 

Dar structura sacrificială a rămas. 

În Ignat se pot identifica elemente specifice ritualurilor solare: 

- focul (pârlirea) – simbol al Soarelui în extincție, 

- sângele – energie vitală care hrănește comunitatea, 

- masa comună – reconstituirea unității cosmice, 

- strigăturile – forme de magie verbală, 

- purificarea prin abur și fum, 

- trecerea de la întuneric la lumină (20–25 decembrie). 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

124 

 

De aceea Ignatul este simultan: 

- ritual agrar, 

- ritual cosmic, 

- ritual alimentar, 

- ritual identitar. 

El concentrează într-o singură zi toate anxietățile și speranțele 

lumii tradiționale. 

 

Frigul, timpul și moartea – de ce 20 decembrie este 

„punctul de maximă vulnerabilitate” 

Iarna este singurul anotimp în care: 

- hrana scade, 

- frigul crește, 

- lumina scade, 

- bolile cresc, 

- izolarea crește. 

Ignatul este mecanismul prin care comunitatea își reduce 

vulnerabilitatea: 

- carnea conservată asigură supraviețuirea, 

- grăsimea oferă energie, 

- ritualul oferă stabilitate psihologică, 

- împărțirea cărnii întărește solidaritatea, 

- masa comună întărește coeziunea. 

Așadar, sacrificiul nu este doar simbolic. 

Este terapie culturală. 

Moartea animalului este „prețul intrării în iarnă”. 

 

Concluzie – De ce moare animalul în cea mai întunecată zi? 

Răspunsul are trei niveluri: 

1. Nivel natural-practic: 

porcul este pregătit pentru sacrificiu, iar frigul conservă carnea. 

2. Nivel comunitar: 

sacrificiul este fundamentul hranei, coeziunii, solidarității. 

3. Nivel simbolic-cosmic: 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

125 

 

porcul moare în întuneric pentru a activa renașterea luminii. 

Moartea lui echilibrează moartea naturii. 

Moartea lui este un „act cosmic” în miniatură. 

De aceea Ignatul nu poate fi mutat „oricând”. 

Este un ritual legat de timpul cerului, nu doar de calendarul 

oamenilor. 

Ignatul este zestrea solstițiului. 

Un pact între oameni și cosmos. 

 

3.De ce porcul? Anatomia unui animal ales să moară pentru 

oameni 

Alegerea porcului ca animal al sacrificiului de iarnă nu este o 

coincidență și nici o tradiție întâmplătoare. În spațiul românesc – ca și 

în cea mai mare parte a Europei agricole – porcul a devenit, în mileniile 

premoderne, cel mai important rezervor de energie pentru iarnă, 

animalul care asigura supraviețuirea comunității în lunile de întuneric 

și frig. Ritualul de Ignat nu este despre brutalitate, ci despre o logică 

economică, biologică și simbolică fără de care comunitățile nu ar fi 

putut trece pragul anotimpului dificil. 

Pentru a înțelege de ce porcul este ales să moară în ajunul luminii 

noi, trebuie să privim la patru dimensiuni: bioeconomia tradițională, 

mitologia europeană, antropologia sacrificială și psihologia 

comunitară. 

 

Dimensiunea economică: porcul este banca de energie a 

satului 

Din punct de vedere strict economic, porcul este animalul perfect 

pentru culturile agricole din zonele temperate. Motivele sunt obiective 

și documentabile: 

1.Hrănește întreaga familie peste iarnă. 

Carnea lui, grăsimea și produsele rezultate (slănină, cârnați, 

caltaboș, jumări, tobă) sunt bogate în calorii și se conservă excelent în 

condiții de frig natural. 

2.Este un animal omnivor, ușor de crescut. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

126 

 

Îl hrănești cu resturile gospodăriei, cu cereale, cu bostani, cu turte. 

Este un „reciclador” biologic — transformă surplusul verii în calorii 

pentru iarnă. 

3.Oferă o cantitate mare de carne la un cost redus. 

Un singur porc hrănea o familie întreagă luni întregi. 

4.Grăsimea porcului este aurul alb al iernii. 

Până la descoperirea uleiurilor industriale, untura era cel mai stabil 

și mai eficient combustibil alimentar. 

5.Calendarul creșterii se potrivește perfect cu solstițiul. 

Purcelul cumpărat primăvara ajunge la maturitate economică în 

decembrie. 

Nu este o metaforă: în gospodăriile tradiționale, porcul era 

literalmente rezerva strategică a familiei. 

Dacă el nu era sacrificat la timp, familia risca: 

- să piardă carne prin alterare, 

- să consume hrana animalului în plină iarnă, 

- să intre în ianuarie fără rezerve. 

Deci moartea porcului nu era doar un ritual; era condiție de 

supraviețuire. Ritualul s-a născut pentru că economia l-a impus, iar 

economia s-a sacralizat pentru că oamenii aveau nevoie de sens în fața 

morții animalului. 
 

Dimensiunea biologică: porcul este adaptat să fie 

„animalul sacrificiului” 

Dincolo de economie, porcul are caracteristici biologice care îl fac 

unic în culturile tradiționale: 

1.Randament caloric imens. 

Niciun alt animal domestic nu oferă cantitatea de grăsime necesară 

iernilor lungi. 

2.Structură corporală ușor de procesat. 

Spre deosebire de vite sau oi, care au ritmuri biologice și structură 

osoasă mai complicate, porcul se tranșează repede, integral, cu pierderi 

minime. 

3.Este static, neagresiv, ușor de ținut în spații mici. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

127 

 

În lumea tradițională, gospodăria nu dispunea de adăposturi vaste. 

4.Corpul porcului este complet utilizabil. 

În mentalitatea românească nu există „resturi”. Totul se folosește: 

– carnea, 

– pielea, 

– sângele, 

– oasele, 

– grăsimea, 

– organele. 

Această completitudine a utilității contribuie la transformarea 

animalului într-un arhetip al abundenței. 

Porcul nu moare „pe jumătate”. 

El devine total hrană, grăsime, forță, energie, viață. 

De aceea în imaginarul rural, porcul are o aură paradoxală: este 

simultan un animal „murdar” și un animal providențial. 
 

Dimensiunea mitologică: porcul este animalul solstițiului 

în toată Europa 

Aici intrăm în zona interpretărilor culturale, nu a faptelor 

verificabile strict material. 

Porcul apare în mitologiile indo-europene ca animal al: 

- abundenței, 

- fertilității, 

- lumii subpământene (chidonic), 

- energiei brute, 

- regenerării solare, 

- morții rituale. 

În mitologia scandinavă, mistrețul Gullinbursti este oferit lui Freyr 

în perioada solstițiului de iarnă. 

În mitologia celtică, porcul era asociat cu lumea morților, dar și 

cu renașterea — un simbol dual. 

În Roma antică, porcul era sacrificat în Saturnalii, exact în jurul 

datei de 17–23 decembrie. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

128 

 

În Grecia, zeii fertilității primeau jertfe de porci mici (porci 

sacrificiali). 

În Asia, sacrificiul porcului marchează trecerea în anul nou în zone 

arhaice ale Chinei și Vietnamului. 

Ce înseamnă această recurență? 

Porcul este animalul ales pentru a marca trecerea dintre moartea 

naturii și renaștere. 

Este animalul-plinătate, animalul-exces, animalul care 

concentrează energia vitală pe care omul o pierde odată cu venirea 

iernii. 

În spațiul românesc, acest simbolism general s-a combinat cu 

ritmurile agricole și cu calendarul creștin, generând ritualul Ignatului. 
 

Dimensiunea sacrificială: porcul moare ca substitut ritual 

În culturile tradiționale, sacrificiul: 

- menține echilibrul cosmic, 

- stabilizează comunitatea, 

- înlocuiește moartea umană prin moarte animală. 

Nu este vorba despre cruzime. 

Este vorba despre transfer simbolic: 

În loc să moară omul prin iarnă, moare porcul pentru el. 

Este un mecanism precreștin al „jertfei substitutive”, prezent în 

numeroase culturi. 

Antropologii precum René Girard au analizat această logică, 

considerând că sacrificiul scapă comunitatea de violența internă. 

Istoricii religiilor observă că sacrificiul de solstițiu are rolul de a reînvia 

Soarele, de a restabili ordinea cosmică. 

În lumea românească, porcul devine: 

- intermediar între oameni și cosmos, 

- rezervor al energiei solare stocate în corpul lui, 

- garant al supraviețuirii. 

Moartea lui nu este doar alimentară. 

Este o moarte cu funcție ritualică. 
 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

129 

 

Dimensiunea psihologică: porcul este primul contact al 

copilului cu realitatea morții 

Ignatul este, pentru foarte mulți români, prima experiență directă a 

morții unui animal. 

Antropologic, acesta este un prag inițiatic. 

Copilul vede că: 

- moartea este parte a vieții, 

- comunitatea participă împreună la act, 

- durerea este convertită în hrană, 

- sângele nu este tabu, ci parte a ritmului natural, 

- viața continuă prin transformare. 

Porcul, fiind mare, cald, familiar, apropiat, generează un impact 

emoțional puternic. 

Din acest motiv, Ignatul este mai mult decât un ritual alimentar: 

Este o școală arhaică a realității. 

Societatea modernă, în care carne se cumpără din supermarket, a 

rupt această legătură directă cu moartea, dar în cultura satului românesc, 

experiența Ignatului structura maturizarea copilului. 
 

Dimensiunea morală: porcul este sacrificat cu rost, nu cu 

brutalitate 

În satul tradițional, porcul nu era chinuit, batjocorit sau tratat ca un 

obiect. 

Cu toate că moartea lui era necesară, exista o etică nescrisă: 

- porcul se taie repede, 

- i se face semnul crucii, 

- nu se țipă și nu se cântă înainte de lovitură, 

- femeile nu asistă, 

- sângele se adună cu grijă, 

- corpul se prelucrează cu respect, 

- nimic nu se aruncă. 

Această etică premodernă nu este invenție: ea apare în zeci de 

culegeri etnografice românești, în care sătenii explică rosturile actului. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

130 

 

Inversul brutalității moderne este această „moralitate a 

necesității”, în care animalul nu este un obiect, ci o condiție – chiar un 

dar. 

 

Dimensiunea simbolică: porcul ca animal al abundenței și 

excesului 

Porcul este simbolul european al belșugului. 

De ce? 

Pentru că: 

- acumularea lui corporală reprezintă acumularea comunității, 

- grăsimea lui înseamnă protecție împotriva iernii, 

- carnea lui marchează intrarea în ciclul festiv, nu auster, 

- prezența lui permite transformarea fricii în siguranță. 

Este interesant că toate culturile care practică sacrificiul porcului 

în decembrie îl văd ca pe un animal „închis în sine”, un concentrat de 

viață, o rezervă de energie. 

Porcul este excesul care salvează. 

Sacrificiul lui este, implicit, un act de eliberare a energiei 

acumulate în corpul animalului. 

 

Concluzie: De ce porcul? 

Răspunsul are patru straturi, care se îmbină perfect: 

1.Pentru că este animalul cel mai eficient energetic 

– produce hrană suficientă pentru iarnă, la cost redus. 

2.Pentru că mitologic este asociat trecerii dintre moarte și 

renaștere 

– exact funcția solstițiului. 

3.Pentru că simbolic reprezintă abundența și completitudinea 

– nimic nu se risipește, totul se transformă. 

4.Pentru că psihologic devine un ritual al confruntării cu realitatea 

vieții și morții 

– un prag inițiatic al comunității. 

Porcul este, în mod natural, economic și simbolic, animalul perfect 

al solstițiului. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

131 

 

De aceea el moare de Ignat. 

Nu pentru că oamenii sunt cruzi, ci pentru că lumea tradițională 

funcționează pe logica transformării necesare: viața trece în viață, 

printr-un animal care devine punte între oameni, cosmos și timp. 

 

4.Ignatul ca prag inițiatic al copilăriei românești 

Ignatul nu este doar un ritual economic, mitologic sau sacrificial. 

În satul tradițional românesc, Ignatul era și o ceremonie de trecere, un 

moment în care copilul devenea martor – uneori pentru prima oară – la 

realitatea morții, la mecanismul transformării, la logica necesității și la 

forța comunității. Sacrificiul porcului devenea un fel de școală inițiatică 

a lumii adulte, o scenă care învăța copilul ce înseamnă 

responsabilitatea, continuitatea, frica, curajul și acceptarea. 

Acest subcapitol descrie atât faptele etnografice documentate, cât 

și interpretările antropologice asupra lor. Nu toate detaliile sunt 

universal valabile – tradițiile variază regional – însă nucleul lor este 

stabil: Ignatul era o lecție de maturizare. 
 

Copilul între două lumi: vârsta la care are loc inițierea 

În mediul tradițional rural, copilul de 5–10 ani se afla într-o zonă 

de tranziție. Nu era încă adult, dar nici complet separat de activitățile 

gospodărești. 

Din cercetările etnografice românești ale lui Henri H. Stahl, Ion 

Ghinoiu, Nicolae Constantinescu și ale școlii de antropologie a 

Universității din București, rezultă un fapt constant: 

În multe sate, copilul era adus intenționat la Ignat, nu ținut departe. 

Asta nu din cruzime, ci dintr-o pedagogie arhaică a realității: 

- copilul trebuie să vadă ce înseamnă hrana, 

- copilul trebuie să înțeleagă că moartea animalului asigură viața 

oamenilor, 

- copilul trebuie să accepte ritmul naturii. 

Nu era o surpriză șocantă, ci un rit programat, similar altor treceri: 

mersul cu animalele, prima coasă, prima sapă, prima brazdă. 

În multe zone, se spunea: 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

132 

 

„Dacă nu vezi Ignatul la vreme, te sperii de lume când crești”. 

Aceasta este o interpretare culturală, nu o regulă universală. Dar ea 

arată un lucru: Ignatul era văzut ca o trecere obligatorie între copilărie 

și înțelegerea lumii. 

 

Experiența vizuală: copilul asistă la prima scenă a morții 

Ritualul începea devreme. Oamenii pregăteau cuțitele, vreascurile, 

troaca. Porcul guița, presimțind ce urmează. 

Pentru copil, acesta era: 

- primul contact cu frica altcuiva, 

- primul contact cu sângele, 

- prima înțelegere a ireversibilității. 

Nu exista mediere, nu existau metafore. Lumea tradițională era 

directă. 

În antropologie, astfel de experiențe sunt numite rites of exposure – 

ritualuri ale expunerii la realitatea crudă a existenței. În culturile 

inițiatice masculine, astfel de momente erau folosite pentru a învăța 

băiatul că viața are două fețe: hrană și moarte, căldură și sânge, plinătate 

și sacrificiu. 

În mentalitatea satului: 

Copilul trebuia să știe că porcul trăiește pentru gospodărie și moare 

pentru ea. 

Era un fel de lecție despre responsabilitate colectivă. 
 

Șocul și transformarea: reacțiile copilului sunt parte a 

ritualului 

Etnologi din generația lui Romulus Vulcănescu notează în 

interviuri o constantă psihologică: copiii reacționau diferit. 

Unora le era frică. 

Unii plângeau. 

Unii se ascundeau. 

Unii priveau fascinați. 

Unii puneau întrebări. 

Unii voiau să ajute. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

133 

 

Orice reacție era acceptată. 

Reacția copilului nu era sancționată, ci integrată. 

Mărturiile bătrânilor din zonele arhaice afirmă că reacția copilului 

era „prima probă de caracter”, dar fără sens modern de evaluare. Era 

mai degrabă un indiciu al felului în care copilul își va negocia locul în 

comunitate: 

- copilul sensibil → viitor păstor, 

- copilul rezistent → viitor gospodar, 

- copilul temător → protejat până la maturizare, 

- copilul curios → inițiat în tainele bărbaților. 

Nu e vorba aici de determinism psihologic, ci de observații 

tradiționale despre comportamentul copiilor în fața unor momente 

tensionate. 
 

De la frică la fascinație: copilul învață transformarea 

Momentul în care corpul porcului, inert, începe să fie pârlit, spălat, 

deschis, tranșat, era pentru copil un univers nou. Etnografic, acesta este 

motivul pentru care Ignatul este perceput ca „spectacol total”: 

- lumină (focul), 

- miros (pârlitul), 

- sunet (porcul, oamenii), 

- căldură (flacăra), 

- primele bucăți de carne (șoricul), 

- sângele roșu, cald, în care se amestecă usturoiul pentru piftie. 

Pentru ochiul unui copil, corpul animalului trecea printr-o 

metamorfoză: de la viu → la mort → la hrană → la comunitate. 

Este primul moment în care copilul vede continuitatea vieții. 

Ritualul îi arată vizual ceea ce lumea abstractă nu îi poate explica: 

- că moartea nu e sfârșit pur, 

- că totul se transformă, 

- că hrana e rezultatul unui proces concret, nu al unei etichete de 

supermarket. 
 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

134 

 

Rolul bărbaților și femeilor: primele învățături despre 

statutul în comunitate 

În lumea tradițională, ritualul era împărțit. 

Bărbații: 

- tăiau porcul, 

- îl pârleau, 

- îl spălau, 

- îl tranșau. 

Femeile: 

- pregăteau masa, 

- pândeau sângele pentru caltaboș, 

- făceau perpelirea, 

- începeau bucătăria rituală. 

Copilul vedea în această zi coregrafia lumii sociale. 

Era poate prima dată când înțelegea că: 

- bărbații au responsabilități legate de moarte, 

- femeile au responsabilități legate de transformare și viață. 

E o împărțire arhaică, nu un ideal normativ. 
 

Șoricul – primul „dar inițiatic” al copilului 

Un gest etnografic universal în România: copilul primește primul 

șoric. 

În unele sate, i se dă direct pe cuțit. 

În altele, pe hârtie. 

În altele, în palmă. 

Nu este doar un obicei culinar. Este un semn de acceptare: 

- copilul devine participant, 

- primește prima răsplată, 

- gustă hrană transformată din moarte. 

Este o formă tăcută de inițiere. 

Unii bătrâni spuneau: 

„Dacă ai gustat șoric la Ignat, nu mai ești copil mic”. 

Nu este un adevăr istoric absolut – dar este o interpretare culturală 

frecventă. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

135 

 

 

„Ți-a visat porcul” – copilul și supranaturalul 

În credințele populare, copilul are un rol special în interpretarea 

viselor din noaptea Ignatului. 

Unii adulți întrebau copiii ce au visat. 

Se credea că: 

- copiii sunt mai apropiați de lumea nevăzută, 

- visele lor sunt semne curate, 

- copiii „văd” ceea ce adulții nu mai pot vedea. 

Nu este o regulă universală, dar apare constant în culegerile de 

credințe românești. 

Copilul devine astfel, paradoxal: 

- martor al morții în timpul zilei, 

- mesager al lumii simbolice în timpul nopții. 

 

Mult mai mult decât un sacrificiu: Ignatul ca lecție de 

morală comunitară 

În spatele sângelui și al focului, copilul învăța ceva vital: 

1.Că hrana are un preț. 

Nimic nu vine fără transformare. 

2.Că moartea nu e un tabu. 

Este parte a vieții. 

3.Că oamenii sunt împreună în fața morții. 

Nu există Ignat individual; există doar Ignat comunitar. 

4.Că responsabilitatea se transmite prin gesturi, nu prin cuvinte. 

5.Că lumea este simultan frumoasă și crudă. 

Această lecție este, în antropologie, fundamentul maturizării. 

 

Ignatul ca inițiere masculină și feminină (interpretare 

antropologică) 

Din punct de vedere simbolic: 

Pentru băieți, Ignatul marca intrarea în „lumea bărbaților”: 

– vedeau cum se taie, 

– participau la pârlit, 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

136 

 

– duceau apă, 

– țineau lampa, 

– priveau tranșarea. 

Era un fel de prim contact cu responsabilitatea grea a gospodăriei. 

Pentru fete, Ignatul era intrarea în „lumea femeilor”: 

– învățau cum se face caltaboșul, 

– cum se pregătește carnea, 

– cum se organizează pomana porcului, 

– cum se îngrijește casa în ziua ritualului. 

Astăzi aceste distincții sunt mult mai flexibile, dar în lumea 

tradițională ele aveau logică socială. 
 

Încheiere: Ignatul ca ritual al pragului dintre lumi 

Pornind de la toate aceste elemente, putem spune că: 

Ignatul este unul dintre cele mai complete ritualuri de trecere ale 

copilăriei românești. 

Include: 

- moartea, 

- transformarea, 

- comunitatea, 

- hrana, 

- frica, 

- curiozitatea, 

- focul, 

- jocul, 

- sacralitatea, 

- pragul dintre întuneric și lumină. 

Este o zi în care copilul se apropie nu doar de lumea adulților, ci și 

de ritmul cosmic al naturii, care moare și renaște chiar în acel moment. 

Ignatul, văzut astfel, nu e doar sacrificiul unui animal, ci sacrificiul 

copilăriei naive, care se transformă într-o copilărie conștientă. 

O lecție rară, pe care lumea modernă nu o mai oferă. 
 

 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

137 

 

 

5.Ce va rămâne din Ignat în anul 2100? 

A vorbi despre Ignat în anul 2100 înseamnă a discuta despre 

viitorul unei tradiții care, timp de două milenii, a supraviețuit imperiilor, 

migrațiilor, transformărilor religioase, politicilor economice și 

schimbărilor morale. Nicio altă practică sezonieră legată de iarnă nu a 

alimentat atât de intens memoria rurală – și totuși, nicio alta nu este atât 

de contestată astăzi sub presiunea globalizării, urbanizării și 

activismului moral. 

Pentru a evalua realist ce poate supraviețui până în 2100, trebuie 

separate trei planuri antropologice: 

1.Planul material – ceea ce implică uciderea efectivă a porcului. 

2.Planul simbolic – ritualul, focul, comunitatea, „pomana 

porcului”. 

3.Planul identitar – faptul că pentru români Ignatul e unul dintre 

puținele ritualuri de iarnă care păstrează structura arhaică precreștină. 

În 2100, aceste planuri nu vor dispărea simultan. Unele vor rezista, 

altele se vor transforma, altele vor rămâne doar ca memorie sau 

spectacol cultural. 
 

Ignatul și presiunea morală: moartea rituală în epoca 

hipereticizată 

În prezent (2025), presiunea asupra sacrificiului tradițional vine 

din: 

- legislația europeană privind protecția animalelor; 

- moralitatea urbană sensibilizată de imaginile digitale; 

- activismele de tip vegan/animal rights; 

- distanțarea fizică și simbolică față de lumea rurală; 

- industrializarea creșterii animalelor. 

Există deja state în care sacrificiul la domiciliu este strict 

reglementat sau interzis fără asomare. Deși România păstrează tradiția, 

nu există nicio garanție că acest lucru va rămâne neschimbat în 

următoarele decenii. 

Ipoteză culturală prudentă: 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

138 

 

Este posibil ca în 2100, sacrificiul tradițional al porcului în 

gospodărie să fie: 

- limitat prin lege, 

- permis doar cu tehnici moderne, 

- sau integrat în forme controlate (abatoare mobile, servicii rurale 

autorizate). 

Asta afectează planul material, nu cel simbolic. Ritualul nu dispare 

doar pentru că i se schimbă tehnica. 

 

Supraviețuirea simbolică: focul, comunitatea și masa 

rituală 

Focul, pârlirea (chiar dacă se va face altfel), pomana porcului, 

agapa comunitară – toate acestea sunt mai rezistente decât sacrificiul în 

sine. 

De ce? Pentru că: 

- sunt elemente sociale, nu tehnice; 

- reprezintă structura inițiatică a iernii; 

- conțin simboluri universale (moarte → transformare → hrană → 

comunitate); 

- pot fi adaptate fără să-și piardă sensul. 

În numeroase culturi, sacrificiile tradiționale au fost înlocuite cu 

simulacre simbolice, dar masa rituală a rămas: 

- în Grecia, sufleul de miel de Paști rămâne și acolo unde nu se mai 

taie mielul în curte; 

- în nordul Europei, sacrificiile solstițiale au devenit mese festive; 

- în Japonia, ritualurile agricole de An Nou se păstrează fără 

sacrificiu animal. 

Ignatul are aceeași structură antropologică. 

Masa va rămâne. 

Comunitatea va rămâne. 

Simbolul transformării prin foc va rămâne. 

Chiar dacă sacrificiul real va fi reglementat, ritualul nu va 

dispărea. 

 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

139 

 

Ignatul în diaspora – modelul „porcului colectiv” 

Diaspora românească deja oferă un indiciu despre viitor. 

În Italia, Spania, Germania, UK, Scandinavia: 

- porcul nu se mai taie acasă; 

- legislația este strictă; 

- românii se adaptează prin soluții comunitare: 

- porcul cumpărat împreună, 

- tranșarea în abator, 

- prepararea casnică în familie. 

Acest model este un precursor al viitorului – ritualul se conservă 

fără sacrificiul vizibil. 

Etnologic, astfel de adaptări se numesc: „transformări ale 

ritualului prin externalizarea violenței”. 

Violenta rituală dispare, dar ritualul social rămâne. 

În 2100, este probabil ca exact acest model să fie norma și în 

România urbană. 

 

Digitalizarea tradiției: Ignatul ca spectacol cultural 

Din anul 2010 încoace, Ignatul este tot mai prezent pe: 

- Facebook, 

- YouTube, 

- TikTok, 

- Instagram. 

Filmele cu tăierea porcului, cu pârlitul, cu „pomana porcului” au 

devenit bucăți de identitate digitală. 

Sociologic, digitalizarea unei tradiții înseamnă două lucruri: 

a) Tradiția se de-localizează. 

Nu mai aparține doar satului, ci circulă global. 

b) Tradiția se mută în memorie colectivă virtuală. 

Chiar dacă practica se reduce, reprezentarea ei rămâne puternică. 

În 2100, digitalizarea ar putea fi unicul spațiu unde Ignatul 

supraviețuiește în forma originală. 

 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

140 

 

Patrimonializarea: Ignatul ca patrimoniu imaterial al 

României 

O direcție deja previzibilă: 

Ignatul poate deveni un dosar de patrimoniu UNESCO sau 

patrimoniu cultural imaterial românesc. 

Nu este confirmat, nu este în derulare oficială – dar logica 

etnologică indică faptul că tradițiile de iarnă sunt constant valorificate 

(vezi: colindele, orațiile, cetele de feciori, dansul ursului). 

Dacă Ignatul devine un astfel de patrimoniu, atunci: 

- ritualul va fi protejat cultural, 

- reinterpretat muzeal, 

- practicat demonstrativ în sate-muzeu, 

- transmis educativ copiilor. 

În 2100, Ignatul poate supraviețui ca: 

- performance cultural, 

- reconstituire etnografică, 

- atelier pedagogic, 

- festival rural de iarnă. 

Sacrificiul nu va fi elementul central; ritualul social și simbolic va 

fi. 
 

De la moarte la memorie: tranziția morală a secolului XXI 

Societățile occidentale evoluează spre: 

- reducerea violenței vizibile, 

- etică alimentară, 

- înlocuirea cărnii tradiționale cu produse sintetice sau cultivate 

celular. 

Nu există date certe despre 2100. 

Dar există tendințe: 

- consumul de carne tradițională scade în urban; 

- producția industrializată de carne devine normă; 

- etica alimentară câștigă teren. 

România nu va fi o excepție. 

În acest context, Ignatul va păstra forma, dar își va schimba fondul: 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

141 

 

- poate nu se va mai tăia porcul în gospodărie; 

- poate ritualul va deveni simbolic; 

- poate copiii vor vedea Ignatul într-un muzeu, nu în curte. 

Ignatul nu va dispărea, ci se va dematerializa. 

 

2100: trei scenarii culturale realiste 

Nu predicții, ci scenarii antropologice posibile, bazate pe 

evoluțiile actuale. 

 

Scenariul 1: Ignatul tradițional supraviețuiește în sate 

izolate 

– sacrificiul încă se face; 

– ritualul rămâne complet; 

– zonele montane și comunitățile tradiționale îl mențin. 

 

Scenariul 2: Ignatul simbolic devine ritual dominant 

– sacrificiul real se mută în abatoare; 

– oamenii păstrează focul, șoricul, pomana, comunitatea; 

– tradiția rămâne, forma se schimbă. 

 

Scenariul 3: Ignatul muzeificat devine patrimoniu cultural 

– sacrificiul nu mai este normă socială; 

– Ignatul e reconstituit în festivaluri; 

– tradiția devine educație vizuală, nu experiență directă. 

 

Cel mai probabil viitor este un amestec al celor trei. 

 

Concluzie: ce rămâne de fapt din Ignat? 

Rămâne ceea ce e indestructibil în orice ritual arhaic: 

1. Comunitatea 

– masa, împreună, în decembrie. 

2. Focul 

– simbol al renașterii solstițiale. 

3. Transformarea 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

142 

 

– trup → hrană → comunitate → memorie. 

4. Pragul dintre ani 

– Ignatul este un „restart”, un descântec al iernii. 

5. Identitatea 

– românii nu-și abandonează tradițiile; le transformă. 

6. Povestea 

– chiar dacă sacrificiul va dispărea, povestea nu va dispărea 

niciodată. 

7. Cultura 

– Ignatul va continua să fie studiat, transmis, reinterpretat. 

Ce va rămâne în 2100 nu va fi forma actuală, ci esența: o ceremonie 

de moarte care pregătește lumina, o coregrafie de foc în inima iernii, un 

ritual în care omul își amintește că viața merge înainte doar atunci când 

comunitatea stă împreună. 

Ignatul se va schimba. 

Ignatul va supraviețui. 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

143 

 

 

Concluzii generale 
 

 

 

Ziua în care morțile se împacă cu lumina 

Ignatul este una dintre puținele practici românești care au 

supraviețuit, aproape intacte în structura lor de profunzime, unei istorii 

de peste două milenii. Ceea ce face Ignatul unic nu este doar 

supraviețuirea unui ritual agrar, ci felul în care acest ritual a reușit să 

lege trei lumi care altfel ar fi rămas separate: lumea ancestrală 

precreștină, lumea creștină și lumea modernă. 

În concluziile acestei cărți, ne aflăm în fața unei realități 

antropologice majore: Ignatul nu este despre porc. Nu este despre tăiere, 

sânge sau gastronomie. Acestea sunt doar niveluri secundare. Ignatul 

este, în esență, un ritual de trecere al timpului, un mecanism de 

armonizare între moarte și viață, între întuneric și lumină, între 

comunitate și cosmos. 

 

1.Ignatul ca mecanism cosmologic al solstițiului: moartea 

eternă a anului vechi 

Toate culturile lumii au avut sărbători ale solstițiului, dar nu toate 

au păstrat forma brutal-directă a unui sacrificiu animalic. Românii au 

păstrat această formă, însă au încărcat-o cu sensuri teologice și 

cosmogene: porcul devine în ritual un substitut al anului care moare, un 

corp plin, rotund, hrănit, ce concentrează bogăția lumii vegetale, a 

muncii, a grânelor și a puterii solare adunate în vară. 

Apoi, exact în momentul în care lumina ajunge la apogeul ei 

minim, în ziua cea mai scurtă a anului, trupul acestui „an viu” este 

sacrificat pentru a elibera lumina care va renaște în zilele următoare. 

De aceea, Ignatul nu este un act barbar, ci un act solar. 

În toate etnografiile românești apare constant ideea că: 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

144 

 

„Porcul se taie când întunericul e mai mare, ca lumina să se nască 

din nou”. 

Acesta este un fapt de mentalitate tradițională, nu o explicație 

tehnică. Dar el arată limpede contextul cosmologic în care Ignatul a 

funcționat timp de secole: omul intervine ritualic în trecerea timpului, 

imitând ordinea cosmică. 

 

2.Supraviețuirea prin suprapunere: întâlnirea dintre 

precreștin și creștin 

O altă concluzie fundamentală este mecanismul prin care Ignatul a 

supraviețuit într-o cultură creștină ortodoxă. În mod obișnuit, ritualurile 

solstițiale dispar sau se estompează atunci când o religie puternică preia 

spațiul cultural. Dar Ignatul continuă să existe. 

Explicația este simplă și confirmată de istoriografia religioasă: 

Biserica nu a distrus ritualul, ci l-a creștinat prin suprapunere. 

Sfântul Ignatie Teoforul – martir din secolul I–II – a devenit 

„chipul protector” peste un ritual mult mai vechi, iar suprapunerea datei 

a permis tradiției precreștine să supraviețuiască „sub acoperiș” creștin. 

Această practică este bine documentată în istoria religiilor – se 

numește tolerare mitică prin substituție. 

Astfel: 

- ritualul vechi rămâne viu, pentru că oamenii îl practică din 

necesitate agrară și socială; 

- ritualul nou îi conferă sens moral și spiritual. 

Ignatul devine deci o punte între două cosmogonii. 

 

3.Comunitatea – adevăratul centru al ritualului 

Indiferent de regiune, indiferent de epocă, indiferent de statut 

social, Ignatul este un ritual colectiv. O gospodărie nu taie porcul doar 

„pentru carne”, ci pentru a împlini obligațiile comunitare și cosmice. 

Totul se desfășoară în grup: bărbații au rolul lor, femeile au rolul lor, 

copiii sunt introduși gradual în acest univers. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

145 

 

În etnografie, Ignatul este clasificat ca ritual de agregare 

comunitară, ceea ce înseamnă că întreaga structură socială a satului se 

strânge în jurul acestui eveniment. 

Când oamenii mănâncă la pomana porcului, nu mănâncă doar 

hrană. Ei mănâncă solidaritate. Mănâncă apartenență. Mănâncă viitor. 

De aceea, acest moment are forța unei „euharistii laice”: este un act de 

împărțire care leagă oamenii între ei într-o lume unde supraviețuirea 

depindea de cooperare. 

 

4.Copilul și inițierea în realitatea transformării 

Una dintre cele mai importante concluzii ale studiului asupra 

Ignatului este rolul major al copiilor în acest ritual. Ignatul devine cea 

dintâi întâlnire cu moartea pentru copilul tradițional român. Dar 

această întâlnire nu îl traumatiza, pentru că moartea era integrată într-

un ansamblu de sensuri clare: transformare, hrană, ciclicitate, reînnoire. 

Copilul învață: 

- că moartea are un loc în lume, 

- că viața se naște din transformare, 

- că omul are responsabilitate față de natură, 

- că singura protecție reală împotriva haosului este comunitatea. 

Aceasta este una dintre dimensiunile ignorate ale lumii moderne: 

Ignatul era o școală antropologică în sine. 

Nu era o lecție teoretică. Era o lecție trăită, trăită cu toate simțurile, 

trăită alături de cei dragi, sub lumină, sub zăpadă, sub miros de fum și 

carne. O lecție despre realitatea fundamentală a existenței: totul se 

transformă. 
 

5.Focul – instrumentul purificării și al renașterii 

În toate culturile indo-europene, focul este un simbol al trecerii de 

la impur la pur, de la vechi la nou, de la moarte la viață. Pârlirea porcului 

– atât de prezentă în memoria satului românesc – nu este doar un gest 

tehnic, ci un act ritualic al purificării. 

Prin foc, trupul animalului trece în alt registru. 

Prin foc, comunitatea se încălzește. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

146 

 

Prin foc, anul vechi arde simbolic. 

Prin foc, lumina solstițiului se aprinde din nou. 

Ignatul este, prin excelență, o sărbătoare a focului domestic, nu a 

focului cosmic. Focul de la Ignat este făcut de oameni, pentru oameni, 

într-un spațiu intim – curtea casei. Nu este focul templelor, ci focul 

vulnerabil al gospodăriei, un foc care cere îngrijire, atenție, prezență, 

muncă. De aceea are forță simbolică atât de mare: focul acesta este focul 

vieții sociale. 

 

6.Porcul – animal chtonian, animal sacrificat, animal al 

abundenței 

Din toate animalele domestice, porcul ocupă poziția cea mai 

controversată: este simultan venerat, folosit, demonizat, ridiculizat, 

„înduioșat” și sacrificat. Dar în cultura românească, porcul este mai 

mult decât hrană: este o formă de depozitare a luminii verii în trupul 

unui animal. Grânele, plantele, fructele, legumele – toate trec prin 

corpul porcului și devin „carne de iarnă”, adică resursă de 

supraviețuire. 

Porcul devine, prin acumulare, un substitut al anului. Când este 

sacrificat, se sacrifică simbolic anul vechi. Când corpul lui este 

transformat în tobă, caltaboș, cârnați, piftie, slănină, șorici, comunitatea 

participă la o redistribuire rituală a abundenței. 

Acesta este motivul pentru care Ignatul nu este o „sărbătoare cu 

carne”, ci o metaforă a luminii concentrate în trup. 

 

7.Ritualul ca pedagogie a fricii și a curajului 

Ignatul este una dintre puținele practici în care frica copilului nu 

este reprimată, ci integrată. În tradițiile vechi, frica nu era un lucru rău 

în sine. Era o emoție naturală care, dacă era trăită și înțeleasă, 

devenea curaj. Copilul care vedea porcul cum se zbate, cum 

sângerează, cum este pârjit, cum este transformat, învăța: 

- că frica se depășește în comunitate, 

- că omul nu este doar un spectator al lumii, ci un agent care 

transformă lumea, 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

147 

 

- că moartea are reguli, timp, loc. 

Nu este întâmplător că în multe zone, în aceeași zi, copiii primeau 

șoricul „ca pe o medalie”. Este semnul că au trecut prin ceva și au 

rămas în picioare. Este semnul trecerii. 

 

8.Modernitatea și reinterpretarea ritualului 

Tradiția nu dispare niciodată brusc. Dispare doar atunci când își 

pierde sensul. Dar în cazul Ignatului, sensul este prea profund ca să 

dispară complet. Modernitatea poate schimba forma, poate interzice 

anumite practici, poate transforma tehnicile, poate muta sacrificiul din 

curte la abator, dar nu poate șterge structura rituală care constă în: 

- sacrificiu (chiar dacă simbolic), 

- foc, 

- transformare, 

- împărțire, 

- comunitate. 

În diaspora, Ignatul deja supraviețuiește fără sacrificiu real, dar cu 

întreaga lui identitate simbolică intactă: masa, șoricul, cârnații, piftia, 

agapa, întâlnirea, povestea. 

Asta arată că în anul 2100, Ignatul va rămâne nu ca act tehnic, ci 

ca ceremonie identitară. 
 

9.Ignatul ca ultim prag al copilăriei și ca prim prag al 

luminii 

Sunt puține ritualuri care condensează atât de mult conținut 

antropologic într-o singură zi: 

- moartea, 

- frica, 

- vinovăția, 

- hrana, 

- comunitatea, 

- focul, 

- transformarea, 

- zăpada, 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

148 

 

- sângele, 

- lumina. 

Este aproape absurd cât de mult simbolism încape în această 

practică aparent banală. Dar tocmai aici stă puterea ritualului: ceea ce 

pare simplu, gospodăresc, este în realitate un ritual arhaic de 

reconciliere cosmică. 

În Ignat, moartea nu e sfârșit. 

În Ignat, moartea e punte. 

Moartea e preț. 

Moartea e transformare. 

Moartea e „prima lumânare a Crăciunului”. 

Ignatul pregătește sufletul pentru Nașterea Domnului. 

Ignatul pregătește gospodăria pentru post și sărbătoare. 

Ignatul pregătește comunitatea pentru iarnă. 

Ignatul pregătește copilul pentru maturitate. 

Ignatul pregătește timpul pentru lumină. 
 

10. Ce rămâne, în ultimă instanță, din Ignat? 

Rămâne ceea ce nu moare niciodată: 

1. Ritualul 

Forma poate fi altfel, esența rămâne. 

2. Focul 

Nicio societate nu poate aboli focul ca simbol. 

3.Comunitatea 

În spatele Ignatului nu e porcul, ci oamenii. 

4. Moartea acceptată 

Unul dintre marile tabuuri moderne rămâne, în Ignat, integrat 

firesc. 

5. Transformarea 

Ignatul este un catehism al transformării: nimic nu dispare, totul 

devine altceva. 

6. Lumina 

În miez de iarnă, omul aprinde focul pentru a-i arăta timpului că 

este pregătit pentru renaștere. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

149 

 

Ignatul este, în concluzie, o sinteză a antropologiei românești, un 

ritual care leagă pământul de cer, casa de comunitate, copilul de lume, 

moartea de lumină. 

Nu porcul este centrul Ignatului. 

Nici sângele. 

Nici focul. 

Nici masa. 

Centrul Ignatului este omul, în momentul cel mai vulnerabil al 

anului, în fața celei mai întunecate zile, când acceptă că moartea e 

necesară pentru lumina care urmează. 

De aceea, Ignatul nu va dispărea. 

Își va schimba poate pielea, poate forma, poate decorul. 

Dar nu-și va schimba niciodată sensul: 

Ignatul este ziua în care morțile se împacă cu lumina. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

150 

 

 

Postfață 
 
 

 

Despre ceea ce rămâne în om după ce focul s-a stins 

Există cărți care se termină odată cu ultima pagină, și există cărți 

care încep abia după ce ai închis coperta. Această lucrare aparține celei 

de-a doua categorii. Nu pentru că ar avea pretenția de a explica totul, ci 

pentru că tema ei – Ignatul – este una dintre acele realități culturale care 

continuă să lucreze în om mult după ce textul s-a sfârșit. 

Ignatul nu poate fi redus la un ritual, la un sacrificiu sau la un obicei 

gospodăresc. El este o memorie colectivă în stare activă, o punte între 

lumi care nu mai comunică în mod obișnuit: lumea păgână și lumea 

creștină, lumea copilului și lumea adultului, lumea morții și lumea 

luminii. Este poate unul dintre puținele praguri în care românii de azi 

se mai ating, fără să știe, de structura profundă a imaginarului antic. 

Postfața aceasta nu-și propune să adauge informații, ci să ofere o 

respirație mai lungă după parcursul dens al cărții – o respirație în care 

cititorul să poată privi înapoi și să vadă, cu distanță, ce a însemnat 

Ignatul în structura spirituală a acestui popor. 

 

1.O lume care dispare și o lume care se întoarce 

Satul în care Ignatul avea o forță totală nu mai există în forma lui 

istorică. 

Nu mai există gospodăria în care porcul reprezenta „banca de 

iarnă”. 

Nu mai există ordinea socială în care rolurile erau clare, transmise, 

acceptate. 

Nu mai există copilăria care se forma din contactul direct cu 

pământul și cu moartea. 

Și totuși, ceva rămâne. 

Ceva se întoarce. 

Ceva rezistă. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

151 

 

Ritualurile dispar ca gest, dar rămân ca structură mentală. 

Lumile se destramă, dar simbolurile nu mor niciodată. 

Tradițiile se mută, dar nu se sting. 

Ignatul este una dintre ultimele dovezi că oamenii nu pot trăi fără 

ceremonii ale transformării. 

Chiar dacă nu mai tăiem porcul în curte, chiar dacă în viitor 

sacrificiul va fi reglementat, filtrat, minimalizat, simbolul va continua 

să existe: sângele, focul, comunitatea, împărțirea, pragul, lumina. 

Ritualurile nu dispar; își schimbă doar hainele. 

 

2.Ritualul ca oglindă a omului modern 

A privi Ignatul în zilele noastre înseamnă a privi ruptura dintre 

tradiție și modernitate: 

- Omul tradițional vedea în Ignat o ordine cosmică. 

- Omul modern vede uneori cruzime, alteori nostalgie, alteori 

spectacol. 

- Copilul de altădată se maturiza. 

- Copilul de azi se șochează sau se refugiază digital. 

Dar această ruptură nu este o condamnare definitivă. 

Ea poate fi o punte. 

Ceea ce modernitatea pierde în experiență directă, poate câștiga 

în conștiență simbolică. 

Ceea ce copilul urban nu vede în curte, poate înțelege prin cultură. 

Ceea ce era odată trăit, poate fi astăzi înțeles. 

Ignatul devine astfel un ritual interior, nu doar exterior. 

Este trecerea omului prin propriile lui limite: 

— frica de moarte, 

— frica de responsabilitate, 

— frica de timp, 

— frica de transformare. 

Acolo unde porcul își încheia drumul, omul începea altul. 
 

3.Despre moarte ca profesor și lumină ca recompensă 

Moartea din Ignat nu este moartea ca absență, ci moartea ca proces. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

152 

 

Moartea care deschide lumina, nu o stinge. 

Moartea care aprinde focul, nu îl înăbușă. 

În lumea românească, există un adevăr fundamental: moartea nu 

este separată de viață, ci este o parte din ritmul ei.  

Ignatul arată, poate mai limpede decât orice alt ritual românesc, că 

moartea și lumina pot sta pe aceeași masă fără să se anuleze. 

Focul care pârliește este același foc care încălzește. 

Sângele care curge este același sânge din care se pregătește piftia – 

hrană pentru întreaga familie. 

Sfârșitul porcului coincide cu începutul Crăciunului. 

În niciun alt ritual nu se vede atât de clar acceptarea simultană a 

contrariilor: viață și moarte, abundență și pierdere, violență și bunătate, 

frică și siguranță, întuneric și lumină. 

Aceasta este lecția adâncă a Ignatului. 

Nu gastronomia. 

Nu „tradiția” în sens folcloric. 

Ci dialectica firii. 
 

4.Ceea ce am pierdut și ceea ce încă mai putem salva 

Am pierdut poate contactul direct cu moartea și cu transformarea. 

Am pierdut liniștea satului în care ignatul era o zi întreagă dedicată 

comunității. 

Am pierdut inițierea naturală, lentă, în ritmurile lumii. 

Am pierdut copilul care se maturiza organic, nu prin traumă, nu 

prin evazionism digital. 

Dar nu am pierdut totul. 

Există încă ceea ce antropologii numesc arhetipuri culturale 

persistente: 

- simțul comunității în jurul mesei, 

- focul ca simbol al trecerii, 

- memoria gesturilor tradiționale, 

- dorul de origine, 

- nostalgia pentru o lume în care totul avea sens, nu doar formă. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

153 

 

Dacă Ignatul va supraviețui (în orice formă), va supraviețui datorită 

acestor rădăcini interioare, nu datorită tehnicii sacrificiului. 

 

5.Când tradiția devine memorie, iar memoria devine 

identitate 

Ignatul nu mai este, pentru mulți, o practică gospodărească. 

Pentru diaspora, este un pretext de comunitate. 

Pentru urbani, este un simbol sau o poveste. 

Pentru copii, este o curiozitate. 

Pentru antropologi, este un sistem de semne. 

Pentru tradiționaliști, este o continuitate. 

Pentru Biserică, este o suprapunere. 

Pentru întreaga cultură românească, este o amintire vie. 

Nu toate amintirile sunt simple povești. 

Unele sunt spații de identitate. 

Ignatul este un astfel de spațiu: un punct în timp în care românii, 

oriunde s-ar afla, simt – chiar și pentru o clipă – că aparțin unei ordini 

mai vechi decât ei, unei lumi care nu poate fi uitată fără să pierdem o 

parte din noi înșine. 

 

6.Spre anul 2100: Ignatul ca exercițiu de sens 

Nu știm cum va fi lumea în 2100. 

Dar știm cum funcționează cultura: 

- nu păstrează tot, 

- nu uită tot, 

- ci filtrează ceea ce este esențial. 

Din Ignat vor rămâne probabil: 

- focul, 

- masa, 

- transformarea, 

- împărțirea, 

- povestea, 

- lumina. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

154 

 

Dacă sacrificiul animalic va dispărea sau se va muta în spații 

controlate, asta nu va distruge ritualul – îl va reconfigura. Cultura nu 

moare, ci se adaptează. 

În 2100, Ignatul s-ar putea să nu mai fie despre moartea unui 

animal, ci despre memoria colectivă a unei tradiții care a învățat 

oamenii să nu se teamă de întuneric. 

Poate nu vom mai avea troace și paie aprinse. 

Dar vom avea în continuare nevoia de sens, nevoia de praguri, 

nevoia de ritualuri care să ne arate că, într-o lume care se schimbă fără 

pauză, există totuși un loc unde lumina se naște mereu din întuneric. 
 

7.Ultima reflectare: ritualul care nu este al porcului, ci al 

omului 

Această carte nu este despre porc. 

Nu este despre tehnica sacrificiului. 

Nu este despre anatomie, gastronomie sau etnografie pură. 

Această carte este despre om, în cea mai fragilă, dar și cea mai 

puternică poziție a lui: în fața timpului. 

Ignatul este unul dintre acele ritualuri care îl obligă pe om să se uite 

în oglindă și să vadă: 

- ce a pierdut, 

- ce a păstrat, 

- ce este, 

- ce poate redeveni. 

Ignatul este o meditație colectivă asupra vieții. 

Una care nu se rostește în cuvinte, ci în gesturi. 

Nu într-un templu, ci într-o curte. 

Nu în lumină deplină, ci în mijlocul întunericului de decembrie. 

Nu într-o liniște monahală, ci printre guițături, râsete, flăcări și 

mirosuri. 

Este autentic. Este uman. Este viu. 

Și atâta timp cât omul va avea nevoie să transforme frica în lumină, 

Ignatul nu va dispărea. 

 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

155 

 

 

Note bibliografice 

 

1.Grigorescu, R., Turliu, G., Florian, M., Mărăcinescu, C., & Mîță, C. (Eds.). 

(2007). Poveștile porcului: de Ignat, Crăciun și Sfântul Vasile. București: Editura 

Martor, Muzeul Țăranului Român. ~400 pag. ISBN 978-973-88499-1-4  

2.Marian, S. Fl. (2011). Sărbătorile la români. Vol. I: Cârnilegile (ed. 

reconstituită). București: Editura Saeculum. 360 pag. ISBN 978-9975-635-400 

3.Marian, S. Fl. (2012). Sărbătorile la români. Vol. II: Păresimile (ed. 

reconstituită). București: Editura Saeculum. 304 pag. ISBN 978-9975-635-417 

4.Marian, S. Fl. (2012). Sărbătorile la români. Vol. III: Cincizecimea (ed. 

reconstituită). București: Editura Saeculum. 346 pag. ISBN 978-9975-635-424. 

5.Pamfile, T. (1914). Crăciunul. Studiu etnografic (Ședința de la 27 maiu 1913, 

Academia Română). București: Institutul de Arte Grafice „Carol Göbl”. 249 pag. 

6.Niculiță-Voronca, E. (2015a). Datinile și credințele poporului român (Vol. I: 

Texte și comentarii). București: Editura Saeculum Vizual. 462 pag. ISBN 978-973-

8455-23-8 

7.Niculiță-Voronca, E. (2015b). Datinile și credințele poporului român (Vol. II: 

Glosar și indici). București: Editura Saeculum Vizual. 518 pag. ISBN 978-973-

8455-25-2 

8.Gorovei, A. (2012). Credințe și superstiții ale poporului român. București: 

Editura Saeculum I.O. 510 pag. ISBN 978-973-642-304-8 

9.Ghinoiu, I. (1997). Obiceiuri populare de peste an: Dicționar. București: 

Editura Fundației Culturale Române. 288 pag. ISBN 978-973-577-065-5  

10.Ghinoiu, I. (2001). Panteonul românesc: Dicționar. București: Editura 

Enciclopedică. 256 pag. ISBN 973-45-0359-6  

11.Ghinoiu, I. (2002). Sărbători și obiceiuri românești. București: Editura Elion. 

412 pag. ISBN 973-8362-07-5  

12.Ghinoiu, I. (2005). Comoara satelor: Calendar popular. București: Editura 

Academiei Române. 296 pag. ISBN 973-27-1232-5  

13.Ghinoiu, I. (2008). Mică enciclopedie de tradiții românești. București: 

Editura Agora. 359 pag. ISBN 978-973-88527-7-8  

14.Ghinoiu, I. (2013). Mitologie română: Dicționar (ed. a II-a rev.). București: 

Editura Univers Enciclopedic Gold. 351 pag. ISBN 978-973-45-0659-0  

15.Roman, R. A. (1998). Bucate, vinuri și obiceiuri românești. București: 

Editura Paideia. 500 pag. ISBN 978-973-9368-36-0 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

156 

 

16.Dușe, C. I. (2022). Imperiul Roman și creștinismul în timpul Sfântului Ignatie 

Teoforul, Episcopul Antiohiei. Cluj-Napoca: Presa Universitară Clujeană. 512 pag. 

ISBN 978-606-37-1613-3  

17.Olteanu, A. (2008/2021). Calendarele poporului român – Decembrie. 

București: Editura Paideia. 146 pag. ISBN 978-973-596-945-5  

18..Coman, M. (1996). Bestiarul mitologic românesc. București: Editura 

Fundației Culturale Române. 262 pag. ISBN 973-577-056-3  

19.Nicolau, I. (1998). Ghidul sărbătorilor românești. București: Editura 

Humanitas. 132 pag. ISBN 973-28-0892-6  

20.Kernbach, V. (1994). Universul mitic al românilor. București: Editura 

Științifică. 364 pag. ISBN 973-44-0131-9  

21.Oișteanu, A. (2004). Ordine și Haos. Mit și magie în cultura tradițională 

românească (ed. a II-a, ilustrată). Iași: Editura Polirom. 624 pag. ISBN 978-973-46-

3450-7  

22.Ghinoiu, I. (2000). Calendarul țăranului român – Zile și mituri. București: 

Editura Fundației Culturale Române. 234 pag. ISBN 973-577-238-7  

23.Ghinoiu, I. (2014). Zeii pastorali. Mitologie română. București: Editura 

Univers Enciclopedic Gold. 168 pag. ISBN 978-606-704-058-6  

24.Olinescu, M. (2001). Mitologie românească (ed. critică Iordan Datcu; ed. 

orig. 1944). București: Editura Saeculum I.O. 404 pag. ISBN 973-9423-80-5  

25.Bărbulescu, C. (2018). Ale porcului. Eseu asupra relației om–animal într-un 

sat transilvan. Cluj-Napoca: Editura Mega. 188 pag. ISBN 978-606-543-985-7  

26.Caraman, P. (1997). Studii de etnologie și folclor (vol. I). Iași: Editura 

Universității “Al. I. Cuza”. 320 pag. ISBN 973-9148-10-8 

27.Ciaușanu, Gh. F. (2007). Superstițiile poporului român în asemănare cu ale 

altor popoare vechi și noi (ed. a II-a, pref. I. Oprișan). București: Editura Saeculum 

I.O. 336 pag. ISBN 978-973-642-121-1  

28.Ghinoiu, I. (2020). Calendarul țăranului român. Zile și mituri (ed. 

aniversară). București: Editura Univers Enciclopedic Gold. 448 pag. ISBN 978-606-

704-765-4  

29.Eliade, M. (1981). De la Zalmoxis la Genghis-Han: Studii comparative 

despre religiile și folclorul Daciei și Europei Orientale. București: Editura 

Științifică și Enciclopedică. 246 pag. ISBN 973-29-0030-X.  

30.Encyclopedia Britannica. (n.d.). Articole diverse despre Ignatius of Antioch. 

Disponibil pe: https://www.britannica.com 

31.New Advent. (n.d.). Catholic Encyclopedia – Ignatius of Antioch și articole 

conexe. Disponibil pe: https://www.newadvent.org 

32.Orthodox Church in America (OCA). (n.d.). Viețile sfinților – Ignatius the 

God-bearer. Disponibil pe: https://www.oca.org 

33.GotQuestions Ministries. (n.d.). Articole teologice și patristice. Disponibil 

pe: https://www.gotquestions.org 

https://www.britannica.com/
https://www.newadvent.org/
https://www.oca.org/
https://www.gotquestions.org/


SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

157 

 

34.Doxologia.ro. (n.d.). Articole ortodoxe despre Sfântul Ignatie. Disponibil pe: 

https://doxologia.ro 

35.CrestinOrtodox.ro. (n.d.). Articole despre sărbători și sfinți. Disponibil pe: 

https://www.crestinortodox.ro 

36.OrthoChristian.com. (n.d.). Articole privind tradiția ortodoxă și viețile 

sfinților. Disponibil pe: https://orthochristian.com 

37.Cambridge University Press. (n.d.). Studii academice citate indirect în text. 

Disponibil pe: https://www.cambridge.org 

38.Wikipedia. (n.d.). Articole despre Ignatius of Antioch, Ignat, Suovetaurilia 

etc. Disponibil pe: https://www.wikipedia.org 

39.Reddit. (n.d.). Discuții tematice despre data martiriului lui Ignatie. 

Disponibil pe: https://www.reddit.com 

40.The Gospel Coalition. (n.d.). Articole privind martiriul timpuriu creștin. 

Disponibil pe: https://www.thegospelcoalition.org 

41.Patheos. (n.d.). Articole despre sincretism religios și tradiții populare. 

Disponibil pe: https://www.patheos.com 

42.my.tlu.edu. (n.d.). Material citat în secțiunea despre Grigore cel Mare. 

Disponibil pe: https://my.tlu.edu 

43.Grokipedia. (n.d.). Articole culturale despre istoria ritualurilor. Disponibil 

pe: https://grokipedia.com 

44.Limbaromana.org. (n.d.). Articole privind etimologia și cultura română. 

Disponibil pe: https://www.limbaromana.org 

45.Agrointeligența. (n.d.). Articole despre tradiții rurale și agricultură. 

Disponibil pe: https://agrointel.ro 

46.HP Legal. (n.d.). Articol citat în context etnografic despre Ignat. Disponibil 

pe: https://hplegal.ro 

47.Gavrilaș, C. (2019, decembrie 11). Ignatul la români. Care este legătura între 

tăierea porcilor și sfântul pe care Iisus l-a ținut în brațe când era prunc. Adevărul. 

[Online]. ISSN 1016-7587. Disponibil la: adevarul.ro. 

48.Redacția HotNews. (2022, decembrie 20). 20 decembrie – Ignatul. Ce să nu 

faci în ziua de Ignat, tradiții și obiceiuri. HotNews.ro. [Online].  

49.Obrejan, G., Grama, M., & Vlădășel, R. (2024, decembrie 20). Când se taie 

porcul, de fapt. Puțini români mai respectă tradiția. Știrile Pro TV. [Online]. (Știri 

Sociale). stirileprotv.ro. 

50.Agerpres. (2019, noiembrie 26). Sărbători și tradiții populare: Ignatul. 

Agerpres – Documentare. [Online]. (Flux Documentare). agerpres.ro. 

51.Dobrescu, P. (2016, decembrie 19). Obiceiuri de Ignat. “De-a lungul istoriei, 

românul nu a fost frate doar cu codrul… ci și cu porcul!”. Libertatea. [Online]. 

ISSN 1220-8256. Disponibil la: libertatea.ro. 

https://doxologia.ro/
https://www.crestinortodox.ro/
https://orthochristian.com/
https://www.cambridge.org/
https://www.wikipedia.org/
https://www.reddit.com/
https://www.thegospelcoalition.org/
https://www.patheos.com/
https://my.tlu.edu/
https://grokipedia.com/
https://www.limbaromana.org/
https://agrointel.ro/
https://hplegal.ro/


SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

158 

 

52.Bălan, S. O. (2020, decembrie 19). Pomana porcului și parastasul micului 

producător. Evenimentul Zilei (Opinii EVZ). [Online]. ISSN 1222-328X. 

Disponibil la: evz.ro. 

53.Hendrik, A. (2024, decembrie 17). Ignatul porcului, obiceiuri, tradiții și 

superstiții din moși strămoși. Ce nu avem voie să facem. Evenimentul Zilei (Social). 

[Online]. ISSN 1222-328X. Disponibil la: evz.ro. 

54.Popescu, D. (2014, decembrie 22). De Ignat gospodarii prepară porcul 

pentru Crăciun. Digi24 Brașov. [Online]. (Știri regionale). Disponibil la: digi24.ro 

(ISSN 2344-4592, online). 

55.Măt, V. (2024, decembrie 19). De ce se taie porcul de Ignat! Tradiții și 

obiceiuri care se mai păstrează în zilele noastre. Revista Ferma. [Online]. 

(Actualitate). ISSN 1454-7732. Disponibil la: revista-ferma.ro. 

56.Monitorul de Vaslui. (2024, decembrie 20). Izvor de apă vie: tradiții și 

obiceiuri de Ignat sau Inătoarea. Monitorul de Vaslui (Spiritualitate/Social). 

[Online]. Disponibil la: monitoruldevaslui.ro. 

57.Huțu, L. (2014, decembrie 20). Povestea lui Ignat, un simbol al împăcării 

ritualice de dinainte de sacrificarea porcului de Crăciun. Timpolis (Timișoara), 

secțiunea Special. [Online]. ISSN 1844-708X. Disponibil la: timpolis.ro. 

58.Libertatea. (2023, decembrie 19). Ziua de Ignat, obiceiuri și superstiții. Pe 

20 decembrie românii care țin la tradiții sacrifică porcul pentru masa de Crăciun. 

Libertatea. [Online]. ISSN 1220-8256. Disponibil la: libertatea.ro. 

59.Muzeul de Artă Populară Constanța (admin). (2018, decembrie 18). Tradiții 

de Ignat. Muzeul de Artă Populară Constanța – Traditii si Obiceiuri Populare. 

[Online]. Disponibil la: muzeuetnocta.ro. 

60.Redacția Observator. (2021, decembrie 19). Tradiții și superstiții de Ignat, 

ziua sacrificării porcului. Pe 20 decembrie aflăm dacă vom avea o iarnă grea. 

ObservatorNews.ro (Antena 1). [Online]. Disponibil la: observatornews.ro. 

61.Mușat, O. (2024, decembrie 20). Tradiții de Ignat. Observator de Timiș. 

[Online]. Disponibil la: observatordetimis.ro. 

62.Agache, D. (2024, decembrie 20). Ignatul porcilor: tradiții și obiceiuri. 

Reper24 (Actualitate, Caraș-Severin). [Online]. Disponibil la: reper24.ro. 

63.Ghinoiu, I. (2002). Sărbători și obiceiuri românești. București: Editura Elion. 

(Cap. “Ignatul”, pp. 153–155). ISBN 973-8165-20-3. 

64.Răchișan, D.-A. (2010). Povestea lu’ Ignat. Vasilca – text și context. 

Memoria Ethnologica, X(36–37), 55–66. ISSN 1582-8573.  

65.Costin, C. (2021). Food Symbolism in Bukovina Rituals. Romanian Journal 

of Artistic Creativity, 9(3), 47–57. ISSN 2327-5707 

66.Pocol, C. B., Dumitraș, D. E., & Moldovan, C. (2016). Animal slaughtering 

in Romanian rural households: between tradition and legal framework. In 

Proceedings of the 13th European Society for Agricultural and Food Ethics 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

159 

 

Congress (EurSafe 2016), pp. 446–450. Wageningen Academic. ISBN 978-90-

8686-284-9.  

67.Gillet, Kit. (2016, Decembrie 19). Getting piggy with it, Bucharest. The 

Guardian (Travel – Top 10 Festive Food Traditions in Europe) ISSN 0261-3077. 

Disponibil la: theguardian.com. 

68.I.strate, Mădălin. (2017, February 21). Why Romanians No Longer Love 

Killing Pigs. VICE (Food) ISSN 1077-6788. Disponibil la: vice.com.  

69.The Economist. (2008, January 10). Christmas pig killing, traditionally. The 

Economist – Certain Ideas of Europe.ISSN 0013-0613.  

70.Cornea, Andrei. (2003, Decembrie 25). EU pig policy forces tough choice on 

Romania. Taipei Times (op-ed, Project Syndicate) Disponihil pe: 

taipeitimes.comtaipeitimes.com.  

71.Sullivan, Alice I. (2020, December 22). Christmas Traditions in the Hidden 

Corners of Europe. Disponihil pe: Medievalists.net 

72.Pocol, C. B., & al. (2014). What’s in a Pig? “State”, “Market” and Process 

in Private Pig Production and Consumption in Romania. Eastern European 

Countryside, 20(1), 5–27. ISSN 1232-8855.  

73.Laudan, Rachel. (2007, December 28). Slaughtering Pigs in Romania (and 

Mexico). Disponihil pe: RachelLaudan.com Blog.  

74.Chiorpec, Monica. (2021, 20 décembre). Le jour de l’Ignat. Radio Roumanie 

Internationale. Disponihil pe: rri.rorri.ro.  

75.Lagneaux, Séverine. (2012). Au goût du jour. Une identité alimentaire 

“paysanne” en Roumanie ?. Uzance – Revue d’ethnologie européenne, no.2, 14–

24. ISSN 2034-5399.  

76.Lagneaux, Séverine. (2019). Cosmogonie et agonie, le dilemme du cochon 

roumain. Frontières, 30(2), 55–68. ISSN 1180-7690. Disponihil pe: 

erudit.orgerudit.org 

77.Lepetitjournal.com (Bucarest). (2024, 19 décembre). Noël en Roumanie – 

Quelques traditions et coutumes à connaître. Le Petit Journal – Édition de Bucarest. 

[Online]. (Secțiunea Communauté). Disponibil la: lepetitjournal.com.  

78.Popov, Andrei. (2018, 5 octobre). Noël en Roumanie : les traditions autour 

du cochon. IDEOZ Voyages (blog voyage & culture) Disponihil pe: 

voyages.ideoz.frvoyages.ideoz.fr.  

79.Cîrstean, Georgeta. (2011, 27 décembre). ROUMANIE. Des cochons sacrifiés 

sur l’autel du tourisme. Courrier International, no.1098. ISSN 1148-2664.  

80.Baciu, Ștefan. (2013, 2 février). Pomana porcului, un festival gastronomique. 

Radio Roumanie Internationale, Disponihil pe: rri.rorri.ro. 

81.Kiss, Edit. (2011, 5 février). Festival Internațional de Pomana Porcului, în 

Covasna. Mediafax – Life/Inedit. [Online]. (Știre despre ediția a VI-a a festivalului 

de la Băile Balvanyos) Disponihil pe: mediafax.romediafax.ro 

https://www.taipeitimes.com/News/editorials/archives/2003/12/25/2003084865#:~:text=,of%20Romania%27s%20Pig%20Breeders%20Association
https://www.taipeitimes.com/News/editorials/archives/2003/12/25/2003084865#:~:text=For%20centuries%20Romanian%20farmers%20have,prepare%20for%20a%20monstrous%20feast
https://www.rri.ro/fr/nos-emissions/fetes-et-traditions/le-jour-de-lignat-id432575.html#:~:text=Rituel%20pr%C3%A9chr%C3%A9tien%20%C3%A0%20l%E2%80%99origine%2C%20accept%C3%A9,plat%20sp%C3%A9cifique%20%C3%A0%20cette%20p%C3%A9riode
https://www.rri.ro/fr/nos-emissions/fetes-et-traditions/le-jour-de-lignat-id432575.html#:~:text=Rituel%20pr%C3%A9chr%C3%A9tien%20%C3%A0%20l%E2%80%99origine%2C%20accept%C3%A9,plat%20sp%C3%A9cifique%20%C3%A0%20cette%20p%C3%A9riode
https://www.erudit.org/fr/revues/fr/2019-v30-n2-fr04792/1062445ar/resume/#:~:text=Cet%20article%20d%C3%A9crit%20les%20transformations,non%20seulement%20les%20terres%20du
https://www.erudit.org/fr/revues/fr/2019-v30-n2-fr04792/1062445ar/resume/#:~:text=alt%C3%A8rerait%2C%20aux%20yeux%20des%20petits,gospodar%20est%20pass%C3%A9e%20sous%20silence
https://voyages.ideoz.fr/noel-en-roumanie-tradition-cochon-societe-roumaine/#:~:text=Tuer%20le%20cochon%20%C3%A0%20No%C3%ABl,en%20Roumanie
https://voyages.ideoz.fr/noel-en-roumanie-tradition-cochon-societe-roumaine/#:~:text=La%20t%C3%AAte%20du%20cochon%20ressemble,%E2%80%93%20les%20gens%20le%20tuent
https://www.rri.ro/rubrici/secretele-bucatariei-romanesti/pomana-porcului-un-festival-gastronomic-id593792.html#:~:text=%C8%98tefan%20Baciu%2C%2002
https://www.rri.ro/rubrici/secretele-bucatariei-romanesti/pomana-porcului-un-festival-gastronomic-id593792.html#:~:text=echipe%20din%20Constanta%2C%20S%C4%83laj%20%C5%9Fi,festival%20gastronomic%20cu%20participare%20interna%C5%A3ional%C4%83
https://www.mediafax.ro/life-inedit/festival-international-de-pomana-porcului-in-covasna-7953718#:~:text=Festivalul%20este%20o%20%C3%AEmbinare%20de,zonei%20pe%20care%20o%20reprezint%C4%83
https://www.mediafax.ro/life-inedit/festival-international-de-pomana-porcului-in-covasna-7953718#:~:text=Organizatorii%20Festivalului%20sus%C5%A3in%20c%C4%83%20la,la%20un%20astfel%20de%20eveniment


SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

160 

 

82.Hedeșan, Otilia. (1998). Povestea lui Ignat. O posibilă lectură. Analele 

Banatului, Seria Nouă, IV (Etnografie), 65–72. Timișoara: Muzeul Banatului. ISSN 

1013-4255.  

83.Hedeșan, Otilia. (2001). Povestea lui Ignat (Aa.Th. 812). Dincolo de textul 

narativ. Revista de Etnologie, X, 135–155. Timișoara: Editura Universității de Vest. 

(Analiză etnologică a variantei narative „Povestea lui Ignat”)  

84.Dușan, Cecilia Monica. (2020). Ignatul – obiceiuri și tradiții cu rădăcini 

milenare specifice solstițiului de iarnă. Ritualuri de fertilitate, cosmogonice și de 

inițiere, în ziua de Ignat. Sargetia. Acta Musei Devensis, 11, 425–439. Alba Iulia: 

Editura Altip. ISSN 1013-4255.  

85.Răchișan-Dănciuț, Delia. (2010). Povestea lu’ Ignat. Vasilca – text și context. 

Memoria Ethnologica, Anul X, Nr. 36–37, 55–66. Baia Mare: CJCPCT Maramureș. 

ISSN 1582-8573.  

86Lagneaux, Séverine. (2019). Cosmogonie et agonie, le dilemme du cochon 

roumain. Frontières, 30(2). Montréal: Érudit. ISSN 1911-219X.  

87Antonescu, Romulus. (2009). Dicționar de simboluri și credințe tradiționale 

românești. București: Editura cIMeC – Institutul de Memorie Culturală. ISBN 978-

973-0-06719-7.  

88Olteanu, Antoaneta. (2001). Calendarele poporului român. București: Editura 

Paideia. ISBN 973-596-091-7.  

89Colta, Rodica. (2017). Sărbători și datini de peste an. O anchetă 

transfrontalieră asupra culturii tradiționale. București: Editura Etnologică. ISBN 

978-606-8244-67-3.   

90Nicolau, Irina. (1998). Ghidul sărbătorilor românești. București: Editura 

Humanitas. ISBN 973-28-0806-X  

91Ghinoiu, Ion. (2019). Zile și mituri. Calendarul țăranului român. București: 

Editura Univers Enciclopedic. ISBN 978-606-704-506-6.  

92.Marian, Simion Florea. (1899/1994). Sărbătorile la români: Studiu 

ethnologic (Vol. II: Sărbătorile de iarnă). Ediție îngrijită de Iordan Datcu, București: 

Editura Fundației Culturale Române. ISBN 973-9155-43-0.  

93.Bărbulescu, Constantin. (2020). Ale porcului – eseu asupra relației om–

animal într-un sat transilvan. Cluj-Napoca: Editura Mega. ISBN 978-606-020-007-

3.  

94.Ispas, Sabina. (2003). Priveghi și pomină – Sărbători și mituri ale poporului 

român. București: Editura Fundației Culturale Române. ISBN 973-577-352-6.  

95.Caraman, Petru. (1983). Colindatul la români, slavi și la alte popoare. Studiu 

de folclor comparat. București: Editura Minerva. ISBN 973-21-0057-2.  

96.Adevărul. (2012, 15 decembrie). Mai țineți la tradiția tăierii porcului? 

Obiceiuri din toate regiunile țării, de „Ignatul porcilor“. Adevărul – secțiunea 

Societate. Disponibil pe: adevarul.ro 

https://adevarul.ro/stiri-interne/societate/foto-mai-tineti-la-traditia-taierii-porcului-1393210.html#:~:text=Porcul%2C%20%C3%AEn%20decursul%20istoriei%20%C3%8En,porcul%20pentru%20masa%20de%20Cr%C4%83ciun


SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

161 

 

97.Redacția HotNews.ro. (2017, 20 decembrie). Azi e Ignatul. Citește Istoria 

Porcului: credințe, muzici, filme, ziceri românești – clar, nu e pasăre ca porcul! 

Disponibil pe: hotnews.ro 

98.Pr. George Aniculoaie. (2008, 20 decembrie). Românii păstrează tradiția 

tăierii porcului la Ignat. Ziarul Lumina. Disponibil pe: ziarullumina.ro 

99.AGERPRES. (2017, 7 decembrie). DOCUMENTAR: Ignatul – obiceiuri și 

superstiții. AGERPRES – Flux Documentare. Disponibil pe: agerpres.ro 

100.Moceanu, Răzvan (RADOR). (2020, 20 decembrie). DOCUMENTAR: 

Ignatul – tradiții românești cu origini antice. Agenția de Presă Rador (Radio 

România). Disponibil pe: rador.rorador.ro 

101.Chiorpec, Monica. (2021, 20 decembrie). Le jour de l’Ignat. Radio 

Roumanie Internationale (Émission Fêtes et traditions). Disponibil pe: rri.rorri.ro 

102.Mercier, Jonas. (2011, 19 decembrie; actualizat 2018). Le sacrifice du porc 

reste tenace dans les campagnes roumaines. Le Petit Journal – Édition de Bucarest. 

Disponibil pe: lepetitjournal.comlepetitjournal.com 

103.Dobrescu, Petre. (2016, 15 decembrie). Tradiții bizare de Ignat: preoții 

romani ghiceau viitorul în măruntaiele porcului. Libertatea.ro – secțiunea 

Actualitate. Disponibil pe: libertatea.rolibertatea.ro 

104.Istrate, Mădălin. (2017, 21 februarie). Why Romanians No Longer Love 

Killing Pigs. VICE (Munchies). Disponibil pe: vice.comvice.com 

105.Romania Journal. (2024, actualizat 20 decembrie). Ignat: The Romanian 

Orthodox Tradition Celebrated on December 20 – Significance and Superstitions. 

The Romania Journal (Daily News in English). Disponibil pe: 

romaniajournal.roromaniajournal.ro 

106.Romania-Insider.com. (2017, 27 decembrie). Four Romanians face jail time 

in Italy due to a Christmas tradition. Romania-Insider. Disponibil pe: 

thepigsite.comromania-insider.com 

107.Romania-Insider.com. (2015, 18 decembrie). A tradition-filled December in 

Romania: Orthodox holidays, caroling season, pig slaughtering… Disponibil pe: 

romania-insider.comstoriesaboutbuildings.wordpress.com 

108.Sullivan, Alice I. (2020, 22 decembrie). Christmas Traditions in the Hidden 

Corners of Europe. Disponibil pe: medievalists.netmedievalists.net 

109.Butler, Mihaela Lica. (2024, 2 decembrie). Why December 20th is a Terrible 

Day to Be a Pig in Romania. Disponibil pe: argophilia.comargophilia.com 

110.Popov, Andrei. (2013, 5 ianuarie). Noël en Roumanie : les traditions autour 

du cochon. Disponibil pe: voyages.ideoz.frvoyages.ideoz.fr 

111.Realitatea.net. (2024, 20 decembrie). IGNAT 2024 – Tradiții și obiceiuri: 

De ce se sacrifică porcul și ce să NU faci în această zi. Disponibil pe: 

realitatea.netrealitatea.net 

112.Observator News. (2021, 20 decembrie). Tradiții de Ignat – Ce pățești dacă 

lucrezi în ziua tăierii porcului. Observator Antena 1. (Știre TV online)  

https://hotnews.ro/azi-e-ignatul-citeste-istoria-porcului-credinte-muzici-filme-ziceri-romanesti-clar-nu-e-pasare-ca-porcul-1593742#:~:text=Sacrificarea%20porcului%20de%20Ignat
https://ziarullumina.ro/societate/actualitate-sociala/romanii-pastreaza-traditia-taierii-porcului-la-ignat-50015.html#:~:text=Lumina%20ziarullumina,este%20Ignatul%2C%20ziua%20%C3%AEn
https://agerpres.ro/documentare/2017/12/07/documentar-ignatul---obiceiuri-si-superstitii--24632#:~:text=Folcloristul%20Petru%20Caraman%20considera%20c%C4%83,s%C4%83rb%C4%83torile%20ce%20precedau%20Calendele%20lui
https://www.rador.ro/2020/12/20/documentar-ignatul-traditii-romanesti-cu-origini-antice-5/#:~:text=Imagede%20Razvan%20Moceanu
https://www.rador.ro/2020/12/20/documentar-ignatul-traditii-romanesti-cu-origini-antice-5/#:~:text=Cuv%C3%A2ntul%20Ignat%20provine%20din%20latinescul,cele%20mai%20importante%20s%C4%83rb%C4%83tori%20solare
https://www.rri.ro/fr/nos-emissions/fetes-et-traditions/le-jour-de-lignat-id432575.html#:~:text=Explication%20avec%20Delia%20Suiogan%2C%20ethnologue,une%20distinction%20entre%20les%20diff%C3%A9rentes
https://www.rri.ro/fr/nos-emissions/fetes-et-traditions/le-jour-de-lignat-id432575.html#:~:text=Comme%20tous%20les%20rituels%20d%C3%A9roul%C3%A9s,L%E2%80%99aspect%20du%20lard%20en
https://lepetitjournal.com/bucarest/actualites/societe-le-sacrifice-du-porc-reste-tenace-dans-les-campagnes-roumaines-69110#:~:text=Image%20%2041
https://lepetitjournal.com/bucarest/actualites/societe-le-sacrifice-du-porc-reste-tenace-dans-les-campagnes-roumaines-69110#:~:text=Cette%20ann%C3%A9e%20encore%2C%20la%20directive,prolonger%20la%20souffrance%20de%20l%27animal
https://www.libertatea.ro/stiri/traditii-de-ignat-1102613#:~:text=Petre%20Dobrescu
https://www.libertatea.ro/stiri/traditii-de-ignat-1102613#:~:text=S%C4%83rb%C4%83toarea%20Sf%C3%A2ntului%20Igna%C5%A3ie%2C%20un%20sf%C3%A2nt,care%20este%20sacrificat%20acum%2C%20porcul
https://www.vice.com/en/article/romanians-have-stopped-killing-pigs/#:~:text=Why%20Romanians%20No%20Longer%20Love,Killing%20Pigs
https://www.vice.com/en/article/romanians-have-stopped-killing-pigs/#:~:text=My%20grandparents%20are%20very%C2%A0old%20now%2C,up%20trucks
https://www.romaniajournal.ro/spare-time/ignat-the-romanian-orthodox-tradition-celebrated-on-december-20-significance-and-superstitions/#:~:text=Ignat%2C%20observed%20on%20December%2020%2C,spiritual%20meaning%20for%20Romanian%20communities
https://www.romaniajournal.ro/spare-time/ignat-the-romanian-orthodox-tradition-celebrated-on-december-20-significance-and-superstitions/#:~:text=,Pig%20Slaughter
https://www.thepigsite.com/news/2008/01/euromania-deal-on-pig-slaughter#:~:text=EU,has%20been%20a%20recurrent
https://www.romania-insider.com/four-romanians-face-jail-italy-pig-slaughter#:~:text=Four%20Romanians%20face%20jail%20time,Pork%20is%20the
https://www.romania-insider.com/a-tradition-filled-december-in-romania-orthodox-holidays-caroling-season-pig-slaughtering#:~:text=A%20tradition,The%20pig%20killing%20and
https://storiesaboutbuildings.wordpress.com/2014/12/20/ignat-the-holiday-of-the-pigs/#:~:text=pigs%20storiesaboutbuildings,with%20lard%20from%20black%20pig
https://www.medievalists.net/2020/12/christmas-traditions-corners-europe/#:~:text=By%20Alice%20Isabella%20Sullivan
https://www.medievalists.net/2020/12/christmas-traditions-corners-europe/#:~:text=Among%20the%20Christmas%20traditions%20in,of%20course%2C%20the%20local%20brandy
https://www.argophilia.com/news/romania-pig-slaughtering/238494/#:~:text=Mihaela%20Lica%20Butler%20,2nd%2C%202024%2010%3A49%20am
https://www.argophilia.com/news/romania-pig-slaughtering/238494/#:~:text=for%20Ignat%3A
https://voyages.ideoz.fr/noel-en-roumanie-tradition-cochon-societe-roumaine/#:~:text=En%20Roumanie%2C%20No%C3%ABl%20est%20toujours,les%20traditions%20roumaines%20%C3%A0%20No%C3%ABl%E2%80%A6
https://voyages.ideoz.fr/noel-en-roumanie-tradition-cochon-societe-roumaine/#:~:text=Tuer%20le%20cochon%20%C3%A0%20No%C3%ABl,en%20Roumanie
https://www.realitatea.net/stiri/lifestyle/pe-ce-data-se-taie-porcul-obiceiul-de-ignat-pe-care-romanii-lau-mostenit-din-mosistramosi_6936f43f7427345d9c03ec22#:~:text=,dinaintea%20zilei%20de%2020
https://www.realitatea.net/stiri/actual/cand-este-ignatul-in-2024-data-cand-este-permisa-sacrificarea-porcilor-obiceiuri-si-traditii-legate-de-aceasta-zi_675adf27d9a77754fe5921d2#:~:text=,e%20t%C4%83iat%20p%C3%A2n%C4%83%20%C3%AEn


SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

162 

 

113.The Economist. (2008, 10 ianuarie). Christmas pig killing, traditionally. 

The Economist (Charlemagne column). 

114.ThePigSite News Desk. (2007, 18 decembrie). EU–Romania Deal on Pig 

Slaughter. Disponibil pe: thepigsite.com 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.thepigsite.com/news/2008/01/euromania-deal-on-pig-slaughter#:~:text=EU,has%20been%20a%20recurrent


SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

163 

 

FREE EBOOKS – Lista completă și actualizată  

Autori: Dr. Gioni Popa-Roman & Fulga-Florina Popa-

Roman 

Descărcare gratuită: fișierele grupului FB FREE 

EBOOKS / www.free-ebooks.fr 

 
1. Sfântul și Ritualul Zilei de Ignat – Sânge, Foc și Timp. Arheologia celei mai 

vechi sărbători de iarnă — (9 dec. 2025) 

2. Sfântul Nicolae și Moș Nicolae – De la Episcopul Milei la Spiritul Invizibil al 

Iernii — (5 dec. 2025) 

3. Sfânta Varvara – Arhetipul fiicei jertfite. Sacru, subteran și simbolul care nu 

moare — (4 dec. 2025) 

4. 1 Decembrie 1918 – Mitul și contra-mitul României Mari — (30 nov. 2025) 

5. Noaptea Lupilor și a Strigoilor. Mitologia Sfântului Andrei și secretele iernii 

românești — (27 nov. 2025) 

6. Părintele Arsenie Boca, Sfântul Interzis – De la prigoană la canonizare — (20 

nov. 2025) 

7. Ajunurile Sacre ale Iernii Românești – De la Post la Bobotează — (20 nov. 

2025) 

8. Dansul Ursului: Dosar de Patrimoniu – Tradiție, magie și oameni — (18 nov. 

2025) 

9. Filipii de Toamnă – Calendarul lupului în tradiția românească — (16 nov. 

2025) 

10. Lăsatul Secului – Ajunul Postului Crăciunului — (14 nov. 2025) 

11. Nașterea Cuvântului. Epifania Lumii – Crăciunul în literatura universală — 

(12 nov. 2025) 

http://www.free-ebooks.fr/


SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

164 

 

12. Scenele Nașterii. Crăciunul din Cărți – O istorie literară a luminii românești 

— (10 nov. 2025) 

13. Postul Crăciunului – Cei 40 de pași spre Nașterea Luminii — (9 nov. 2025) 

14. Asumarea răspunderii Guvernului, controlul de constituționalitate și 

promisiunea politică de demisie — (7 nov. 2025) 

15. România fără rușine – Cercetare despre sfârșitul conștiinței și începutul 

imitației — (3 nov. 2025) 

16. Matrixul karmic – Manualul secret al închisorii cosmice — (20 oct. 2025) 

17. Manualul Asistenților Judiciari — (15 oct. 2025) 

18. Căderea Zeului Verde – Sfârșitul dolarului — (4 oct. 2025) 

19. De la logodnă la petrecere — (28 sept. 2025) 

20. De la vis, la fundație — (26 sept. 2025) 

21. Utilizarea Chat-GPT în Ferma Agricolă — (24 sept. 2025) 

22. Ferma de animale digitală — (22 sept. 2025) 

23. Imperiul falsurilor – Mitul visului american — (19 sept. 2025) 

24. AI în școlile sanitare — (16 sept. 2025) 

25. Medicina Veterinară 5.0 — (12 sept. 2025) 

26. Chat-GPT în mâinile educatorului — (7 sept. 2025) 

27. Republica Rapandulelor — (6 sept. 2025) 

28. Cum să folosești Chat-GPT în Educație — (30 aug. 2025) 

29. Radio Vacanța prezintă: Teatru la malul mării — (24 aug. 2025) 

30. Domnu’, nu deranjați adevărul! — (20 aug. 2025) 

31. Teatrul datoriei — (12 aug. 2025) 

32. Marița și Revoluția Morală — (6 aug. 2025) 

33. Brotherhood of the Gods and the Shadow Government — (4 aug. 2025) 

34. Banul electronic invizibil — (31 iul. 2025) 

35. Povești de adormit adulții — (24 iul. 2025) 

36. UE, spatele Schengen — (19 iul. 2025) 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

165 

 

37. Psihologia resetării zilnice — (14 iul. 2025) 

38. De la Cupola de foc la Pustiul alb — (4 iul. 2025) 

39. Resetul – Ardealul din Peșteră — (28 iun. 2025) 

40. Iranul – Ținta finală — (24 iun. 2025) 

41. Geopolitica Imperiului Gazului și a Petrolului Levantin — (19 iun. 2025) 

42. Iron Dome – Îngerii nu mai apără — (17 iun. 2025) 

43. Trump vs. Musk — (13 iun. 2025) 

44. Paradoxul Divin — (10 iun. 2025) 

45. Spionul din buzunar. Microfonul tăcut — (6 iun. 2025) 

46. Vorbe pentru pereți — (4 iun. 2025) 

47. Mult Iubite și Stimate — (2 iun. 2025) 

48. Tărtăria – Imperiul care a fost (sau nu a fost) — (29 mai 2025) 

49. Umbra Ursulei peste România — (28 mai 2025) 

50. Tu ești propriul tău manipulator — (21 mai 2025) 

51. Contractele Imperiului — (19 mai 2025) 

52. Arta Nunții Perfecte — (16 mai 2025) 

53. Frăția Zeilor și Guvernul Umbrei Mondiale — (14 mai 2025) 

54. Conștiința Captivă – Vol. I — (10 mai 2025) 

55. Conștiința Captivă – Vol. II — (10 mai 2025) 

56. Conștiința Captivă – Vol. III — (10 mai 2025) 

57. Biblia Neagră a Democrației — (7 mai 2025) 

58. Cânepa – Marea conspirație verde — (5 mai 2025) 

59. Minți otrăvite — (1 mai 2025) 

60. Blackout – Apocalipsa invizibilă — (1 mai 2025) 

61. Poisoned Minds (versiune în limba engleză) — (1 mai 2025) 

Contact: gionipoparoman@gmail.com / contact@free-ebooks.fr 

www.free-ebooks.fr 

mailto:gionipoparoman@gmail.com
mailto:contact@free-ebooks.fr
http://www.free-ebooks.fr/


SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

166 

 

 

Conținutul și modalitatea de comandă 

pentru Edițiile Free, Regular și Premium 
 

 

1. Raport de conținut 

 

Ediția FREE 

– Include aproximativ 30–35% din volumul final. 

– Conține secțiunile de bază necesare înțelegerii arheologiei 

Ignatului și a felului în care sacrificiul porcului s-a transformat într-

un ritual identitar al românilor: 

– originile precreștine ale sacrificiului solstițial; 

– rolul sângelui ca mijloc de purificare și de înnoire simbolică; 

– riturile focului și pregătirea spirituală pentru iarnă; 

– modul în care Biserica a integrat un ritual arhaic în calendarul 

sărbătorilor; 

– relația dintre muncă, comunitate și protecția casei în ziua de 

Ignat. 

– Ediția FREE arată limpede cum se formează ritualul, de ce porcul 

nu este un simplu animal domestic în această zi și cum a devenit 

sacrificiul o punte între lumea arhaică și cea creștină. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

167 

 

– Este ediția potrivită pentru cititorul care vrea o prezentare clară 

despre: 

– de unde vine Ignatul; 

– ce simbolizează sângele, focul și timpul în această zi; 

– cum se conservă tradiția în satele românești; 

– de ce Ignatul nu este „măcel”, ci rit de trecere. 

 

Ediția REGULAR 

– Include aproximativ 70% din conținut. 

– Dezvoltă în profunzime toate dimensiunile mari ale cărții: 

– arhetipul sacrificiului în culturile vechi europene; 

– semnificația focului și a vetrei ca centru al lumii; 

– simbolismul porcului ca animal chtonian, hrană, ofrandă și 

protector al casei; 

– suprapunerea ritualului cu perioada solstițiului de iarnă; 

– reinterpretarea creștină: de la sânge ca purificare la jertfă ca 

reînnoire; 

– pregătirea comunitară: ajunsul, tăiatul, pârjolitul, împărțitul; 

– rolul femeilor, al bărbaților și al copiilor în ritual; 

– timpul sacru al Ignatului ca deschidere a ciclului de iarnă. 

– Oferă o perspectivă completă asupra felului în care un ritual 

foarte vechi s-a transformat în memorie colectivă, devenind unul 

dintre cele mai puternice momente identitare ale românilor. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

168 

 

 

 

Ediția PREMIUM 

– Cuprinde 100% din conținut + materiale extinse: 

– „Arheologia sacrificiului: ce simbolizează porcul în Antichitate 

și în epoca pastoral-agrară”; 

– „Ritualul focului: purificare, trecere și protecție împotriva 

întunericului”; 

– „Ignatul creștin: cum a fost adoptată și reinterpretată o practică 

milenară”; 

– „Memoria sângelui: ce transmit comunitățile din generație în 

generație”; 

– „Timpul suspendat: ziua în care familia devine templu”; 

– „Mit, etnografie și psihologia ritualului din Ajunul Crăciunului”. 

– Este ediția pentru cititorul care dorește dosarul complet, fără 

omisiuni, fără simplificări, fără cosmetizări. 

– Aici se află arhitectura totală a Ignatului, explicată istoric, 

antropologic, teologic, mitologic și social. 

 

2. De ce există trei ediții? 

– FREE – pentru cititorul care vrea esența: originea, simbolurile 

de bază, structura ritualului. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

169 

 

– REGULAR – pentru cititorul interesat de mecanismele reale: 

arheologie, antropologie, etnografie, teologie, memorie culturală. 

– PREMIUM – pentru cititorul care vrea întregul fenomen: ritual, 

mit, simbol, identitate, psihologie comunitară, continuitate 

precreștină. 

 

3. De ce să treci de la FREE la REGULAR? 

Ediția FREE îți arată: 

– ce este Ignatul; 

– de ce porcul devine animal ritualic; 

– cum s-a păstrat tradiția până azi; 

– de ce sângele, focul și gesturile acestei zile sunt simboluri ale 

purificării. 

Ediția REGULAR îți explică: 

– cum funcționează un rit de trecere în antropologie; 

– ce legătură există între solstițiu, sângele jertfei și ordinea 

cosmică; 

– de ce Ignatul era considerat hotar între două lumi; 

– cum a reușit Biserica să integreze un ritual precreștin fără să-l 

distrugă. 

Trecerea de la FREE la REGULAR înseamnă trecerea: 

gest → semnificație 

rit → mecanism 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

170 

 

tradiție → arhetip 

 

4. De ce să alegi Ediția PREMIUM? 

Pentru că aici se dezvăluie totul: 

– arborele mitologic complet al sacrificiului; 

– relația dintre sângeros, sacru și purificator; 

– diferențele dintre riturile europene și ritualurile românești; 

– psihologia colectivă a comunităților în Ajunul Crăciunului; 

– structura profundă a unui rit care rezistă de peste două milenii; 

– motivul pentru care Ignatul este perceput ca „greu”, „serios”, 

„tăios” — și totuși sacru. 

Ediția PREMIUM nu adaugă artificii. 

Adaugă adevărul complet: istoric, simbolic, spiritual, etnografic, 

psihologic. 

 

5. Piramidă vizuală comparativă 

– FREE (≈35%) – nivel introductiv: originile ritualului, 

simbolurile de bază. 

– REGULAR (≈70%) – nivel intermediar: antropologie, 

etnografie, tradiții, mitologie. 

– PREMIUM (100%) – nivel avansat: analiza completă a 

arhetipului Ignatului și a memoriei lui colective. 

 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

171 

 

6. Recomandarea clară 

Alege FREE dacă vrei elementele de bază ale ritualului. 

Alege REGULAR dacă vrei să înțelegi mecanismele reale care au 

creat Ignatul. 

Alege PREMIUM dacă vrei arhitectura totală: 

ce este sângele, ce este focul, ce este timpul în ritualul de Ignat. 

Traseul rămâne același: 

FREE → REGULAR → PREMIUM 

poveste → esență → structură completă 

 

7. Cum comanzi edițiile REGULAR și PREMIUM 

 

EDIȚIA REGULAR 

– Format PDF protejat, peste 280 pagini, parolă unică. 

– Plata: 19,99 RON în cont IBAN: 

RO64CECEB00008RON2520876 

(titular: Popa-Roman Gioni) 

– Mențiune plată: „c/v EDIȚIA REGULAR – IGNAT” 

– Trimite dovada la: gionipoparoman@gmail.com 

Prin același email trimiți: numele complet, emailul de livrare, 

telefonul. 

Primești cartea imediat după confirmare, împreună cu parola PDF. 

 

mailto:gionipoparoman@gmail.com


SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

172 

 

EDIȚIA PREMIUM 

– Format PDF integral, peste 380 pagini, parolă unică. 

– Plata: 29,99 RON în cont IBAN: 

RO64CECEB00008RON2520876 

(titular: Popa-Roman Gioni) 

– Mențiune plată: „c/v EDIȚIA PREMIUM – IGNAT” 

Prin același email trimiți: numele complet, emailul de livrare, 

telefonul. 

Primești cartea și parola de acces la carte imediat după confirmare. 

 

8. Mesaj către cititor 

Această carte nu este doar despre un ritual. 

Este despre felul în care o comunitate își păstrează sufletul. 

Ignatul nu este violență. 

Este ordine, purificare, înnoire. 

Sângele nu este cruzime. 

Este simbolul vechi al trecerii. 

Focul nu este distrugere. 

Este lumina care deschide iarna. 

Porcul nu este doar hrană. 

Este animalul-prag, creatura care însoțește familia într-un moment 

de transformare. 

Pe 20 decembrie nu se taie doar un animal. 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

173 

 

Se reafirmă continuitatea unui popor între lumi: 

– între vechi și nou, 

– între întuneric și lumină, 

– între corp și spirit. 

În Ediția REGULAR vezi structura ritualului. 

În Ediția PREMIUM vezi adevărul lui integral. 

Ignatul nu ascunde. 

Ignatul dezvăluie: cine suntem și prin ce ne-am format. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT –  Sânge, Foc și Timp - Arheologia celei mai vechi sărbători de iarnă 

 

174 

 

 

DREPTURI DE AUTOR ȘI DECLARAȚIE DE PROPRIETATE INTELECTUALĂ 

Lucrarea „SFÂNTUL ȘI RITUALUL ZILEI DE IGNAT – Sânge, Foc și Timp. Arheologia celei mai vechi 

sărbători de iarnă” (Hemeiuș – 2025) este o creație originală, protejată integral de legislația română și 

internațională privind drepturile de autor, în conformitate cu Legea nr. 8/1996, Codul penal al României, 

Convenția de la Berna, Convenția Universală privind Drepturile de Autor, Directiva (UE) 2019/790, precum și 

toate tratatele multilaterale la care România este parte. 

Drepturi exclusive 

Toate drepturile morale și patrimoniale asupra conținutului acestei lucrări – titlul, subtitlurile, structura 

editorială, analiza istorică și antropologică a Ignatului, studiile privind ritualul sacrificiului, cercetările despre 

simbolismul sângelui, focului și timpului, interpretările teologice despre suprapunerea cu solstițiul de iarnă, 

reconstrucțiile etnografice ale tradițiilor românești, investigațiile privind continuitatea precreștină, arhitectura 

narativ-simbolică și întregul ansamblu conceptual – aparțin în mod exclusiv autorilor: Dr. Gioni Popa-Roman & 

Fulga-Florina Popa-Roman 

Este strict interzisă, fără acordul prealabil în scris al autorilor, orice formă de: reproducere integrală sau parțială, 

multiplicare, arhivare sau tipărire, stocare digitală pe platforme, grupuri sau site-uri, distribuire, retransmitere sau 

publicare în orice format, adaptare, traducere, rescriere, transformare, realizare de opere derivate, folosire în 

contexte instituționale, universitare, culturale, media, politice sau comerciale. 

Orice utilizare neautorizată atrage răspunderea civilă și penală conform legislației în vigoare. Este interzisă 

folosirea textului în emisiuni media, conferințe, cursuri universitare, proiecte culturale, politice sau comerciale fără 

licență scrisă. 

Notă privind citarea 

Sunt permise doar citate scurte, utilizate exclusiv pentru: analiză critică, cercetare academică, informare publică, 

educație necomercială. Orice citare trebuie să includă menționarea completă a sursei: Titlul lucrării, autorii, anul, 

ediția și linkul oficial www.free-ebooks.fr 

Citările extinse, adaptările, traducerile și includerea în alte lucrări necesită acordul scris al autorilor. 

Marcă intelectuală protejată 

Cartea face parte din inițiativa editorială independentă FREE EBOOKS, proiect intelectual protejat. 

Formatul editorial, structura interdisciplinară (istorică, teologică, antropologică, etnografică, simbolică), metoda de 

interpretare a tradițiilor românești, a ritualurilor de iarnă, a mitologiei sacrificiale și a mecanismelor culturale 

asociate cu Ignatul reprezintă proprietate intelectuală. 

Volumul este integrat în seria tematică dedicată mitologiei și riturilor sacre ale iernii și documentează, în mod 

original: arheologia sacrificiului porcului în Antichitate; suprapunerea ritualului cu perioada solstițiului de iarnă; 

simbolistica sângelui, focului și timpului; interpretarea creștină a unui rit precreștin; rolul comunității și al ciclurilor 

de purificare; memoria populară și transmiterea tradițiilor Ignatului; evoluțiile moderne și încercările contemporane 

de reinterpretare ale acestui arhetip ancestral. 

Declarație de responsabilitate 

Lucrarea are caracter științifico-documentar, cu analize istorice, antropologice, teologice, simbolice și culturale. 

Toate interpretările privind: arheologia sacrificiului, simbolismul sângelui și al focului, ritualurile din ziua de Ignat, 

suprapunerea cu solstițiul, continuitatea precreștină, reinterpretarea creștină, rolurile comunitare, memoria 

colectivă, mecanismele purificării, și felul în care societatea actuală reinterpretează acest rit, aparțin exclusiv 

autorilor și constituie exercițiu legitim de creație, cercetare și interpretare, conform legii. 

Interpretările teologice, istorice, culturale, etnografice sau antropologice reflectă viziunea autorilor și nu 

reprezintă poziții oficiale ale instituțiilor religioase, academice, culturale sau administrative menționate în volum. 

Utilizarea ideilor din această lucrare se face pe propria răspundere, cu respectarea normelor legale și deontologice. 

Contact autori 

Pentru colaborări academice, solicitări oficiale, acorduri de publicare, licențiere, utilizare editorială, acces la 

anexe sau confirmarea plăților pentru edițiile Regular și Premium: 

gionipoparoman@gmail.com / contact@free-ebooks.fr / www.free-ebooks.fr 
 

 

http://www.free-ebooks.fr/
mailto:gionipoparoman@gmail.com
mailto:contact@free-ebooks.fr
http://www.free-ebooks.fr/

